
“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.223-233 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

223 

UDC: 070,49 

LBC: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 e)64 

MJ № 437 

 10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.223-233 

THE MAIN DIRECTIONS OF UYGHUR PHILOSOPHICAL 

THOUGHT IN THE 18TH–19TH CENTURIES 

Zohra Yusifzade 

Abstract. 16th-17th centuries – The Yarkand Khanate played a significant 

role in the development of the Uyghur people's cultural and political power. 

From the late 16th century, scholars affiliated with the Naqshbandi order held 

political authority, and later the Dzungars governed the region for a period of 

time. From the second half of the 18th century onward, the Chinese-Manchu 

occupation intensified the Uyghur people’s struggle for freedom. In the active 

resistance against colonial policy and reactionary ideology, progressive socio-

political issues came to the forefront among the Uyghur people throughout the 

19th century. In the first half of the 19th century, Uyghur intellectuals such as 

Muhammad Sadiq Kashgari, Abdurahim Nizari, Turdi Garibi, Imir Husayn 

Saburi, Nazugum, and others addressed socio-political as well as philosophical 

and ethical issues, fought for the spiritual and social liberation of the people, 

and carried out active efforts in this direction. Their works contain ethical and 

original ideas that remain relevant today and undoubtedly contribute to the 

moral education of the younger generation. From this perspective, the study of 

the Uyghur people's centuries-long history of socio-philosophical and ethical 

thought holds great significance. 

 

Keywords: Uyghur philosophy, 18th-19th century Eastern Turkestan, 

socio-political thought, Uyghur thinkers 

                                                                                                                              
 PhD candidate in the History of Philosophy at Baku State University; Baku, Azerbaijan 

E-mail: zohrayusif@mail.ru 
https://orcid.org/0009-0003-9923-1924 

To cite this article: Yusifzade, Z. [2026]. THE MAIN DIRECTIONS OF UYGHUR PHILOSOPHICAL THOUGHT 

IN THE 18TH–19TH CENTURIES. “Metafizika” journal, 9(1), pp.223-233. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.223-233 

Article history: 

Received: 02.12.2025 Revised: 05.01.2026 Accepted: 02.02.2026 Published: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:zohrayusif@mail.ru
https://orcid.org/0009-0003-9923-1924
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.223-233
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.223-233 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

224 

УДК: 070,49 

ББК: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 e)64 

MJ № 437 

 10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.223-233 

ОСНОВНЫЕ НАПРАВЛЕНИЯ УЙГУРСКОЙ ФИЛОСОФСКОЙ 

МЫСЛИ XVIII–XIX ВЕКОВ 

Зохра Юсифзаде 

Абстракт. XVI–XVII века – Янчэнский ханат сыграл важную роль в 

развитии культурной и политической мощи уйгурского народа. С конца 

XVI века ученые, принадлежащие к ордену Наqшбандий, обладали 

политической властью, а позднее Дзунгары некоторое время управляли 

регионом. Со второй половины XVIII века китайско-маньчжурская 

оккупация усилила освободительную борьбу уйгурского народа. В 

активной борьбе против колониальной политики и реакционной 

идеологии в течение XIX века среди уйгурского народа на передний план 

выдвигались прогрессивные общественно-политические вопросы. В 

первой половине XIX века уйгурские просветители - Мухаммед Садык 

Кашгари, Абдуррахим Низари, Турды Гариби, Имир Хусейн Сабури, 

Назыгум и другие - выступали с социально-политическими и 

философско-этическими идеями, вели борьбу за духовную и социальную 

свободу народа и активно действовали в этом направлении. В их 

произведениях содержатся этические и оригинальные идеи, которые 

остаются актуальными и в наше время и, несомненно, вносят вклад в 

духовное воспитание молодого поколения. С этой точки зрения, изучение 

многовековой истории общественно-философской и этической мысли 

уйгурского народа имеет большое значение. 

Ключевые слова: уйгурская философия, Восточный Туркестан 

XVIII–XIX веков, общественно-политическая мысль, уйгурские 

мыслители 

                                                                                                                              
 Докторант по специальности «История философии» Бакинского Государственного Университета; Баку, 

Азербайджан 

E-mail: zohrayusif@mail.ru 
https://orcid.org/0009-0003-9923-1924 

Цитировать статью: Юсифзаде, З. [2026]. ОСНОВНЫЕ НАПРАВЛЕНИЯ УЙГУРСКОЙ ФИЛОСОФСКОЙ 

МЫСЛИ XVIII–XIX ВЕКОВ. Журнал «Metafizika», 9(1), с.223-233. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.223-233 

История статьи: 

Поступила: 02.12.2025 Переработана: 05.01.2026 Принята: 02.02.2026 Опубликована: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:zohrayusif@mail.ru
https://orcid.org/0009-0003-9923-1924
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.223-233
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.223-233 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 
 

225 

UOT: 070,49 

KBT: 63.3(2)6-6 

MJ № 437 

10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.223-233 

XVIII-XIX ƏSRLƏR UYGUR FƏLSƏFİ FİKRİNİN ƏSAS 

İSTİQAMƏTLƏRİ 

Zöhrə Yusifova 

Abstrakt. XVI-XVII əsrlər - Yarkənd xanlığı uyğur xalqının mədəni və 

siyasi gücünün inkişafında mühüm rol oynamışdır. XVI əsrin sonlarından 

etibarən Nəqşibəndi təriqətinə mənsub hocalar siyasi gücə malik olmuş, daha 

sonra Cungarlar bir müddət regionu idarə etmişlər. XVIII əsrin ikinci 

yarısından etibarən isə Çin-Mancur işğalı uyğur xalqının azadlıq mübarizəsini 

gücləndirmişdir. Müstəmləkə siyasətinə və mürtəce ideologiyaya qarşı fəal 

mübarizədə Uyğur xalqı arasında XIX əsr ərzində mütərəqqi ictimai-siyasi 

məsələlər ön planda olmuşdur. XIX əsrin birinci yarısında uyğur ziyalıları – 

Məhəmməd Sadıq Kaşğari, Əbdurəhim Nizari, Turdı Qaribi, İmir Hüseyn 

Səburi, Nazıqum və başqaları ictimai-siyasi və fəlsəfi-əxlaqi məsələlərlə bağlı 

çıxışlar etmiş, xalqın mənəvi və sosial azadlığı uğrunda mübarizə aparmış, 

fəaliyyət göstərmişlər. Onların əsərlərində etik və orijinal fikirlər mövcuddur 

ki, bu fikirlər bu gün də аktualdır və gənc nəslin mənəvi tərbiyəsinə şübhəsiz 

töhfə verir. Bu baxımdan Uyğur xalqının əsrlər boyu davam edən ictimai-

fəlsəfi və etik düşüncə tarixinin öyrənilməsi mühüm əhəmiyyətə malikdir. 

 

Açar sözlər: Uyğur fəlsəfəsi, XVIII–XIX əsrlər Şərqi Türküstan, ictimai-

siyasi fikir, uyğur mütəfəkkirləri 

                                                                                                                              
 Bakı Dövlət Universitetinin Fəlsəfə tarixi ixtisası üzrə doktorantı; Bakı, Azərbaycan 

E-mail: zohrayusif@mail.ru 
https://orcid.org/0009-0003-9923-1924 

Məqaləyə istinad: Yusifova, Z. [2026]. XVIII-XIX ƏSRLƏR UYGUR FƏLSƏFİ FİKRİNİN ƏSAS 

İSTİQAMƏTLƏRİ. “Metafizika” jurnalı, 9(1), səh.223-233. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.223-233 

Məqalənin tarixçəsi: 

Daxil olub: 02.12.2025 Yenidən baxılıb: 05.01.2026 Təsdiqlənib: 02.02.2026 Dərc olunub: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:zohrayusif@mail.ru
https://orcid.org/0009-0003-9923-1924
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.223-233
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Zohra Yusifzade 

THE MAIN DIRECTIONS OF UYGHUR PHILOSOPHICAL THOUGHT IN THE 18TH–19TH CENTURIES 
 

226 

1.Giriş 
Şərqi Türküstanın XVI əsrdən XVIII əsrə qədərki dövrü, xüsusən Yarkənd 

xanlığı (1514-1680) və Xocalar dövrünün tarixi-mədəni irsi bəzi qaynaqlar 

xaricində sistemli şəkildə geniş araşdırma mövzusu olmamışdır. Həmin dövrlə 

bağlı bizi maraqlandıran tarixi-fəlsəfi irs və düşüncə sistemi ilə bağlı az sayda 

mənbələrə rast gəlinir. 

Yarkənd xanlığının mövcudluğu uyğur xalqının gücünün və qüdrətinin 

möhkəmlənməsində, mədəniyyətinin çiçəklənməsində mühüm rol oynamışdır. 

XVI əsrdən etibarən Yarkənd xanlığı Xocaların təsiri altına düşmüş və onlar 

xan üzərinə güclü təsirə malik olmuşdular. Xocalar müsəlman idilər və özlərini 

Məhəmməd Peyğəmbərin və ya ilk dörd ərəb xəlifəsinin şəcərəsindən gəldiyini 

iddia edirdilər. Nəqşibəndi təriqətinə mənsub xocalar, qısa müddətdə 

Altışəhərdə (Kaşğariyyə) mühüm siyasi gücə çevrilmiş və Cungar hökmranlığı 

altındakı Şərq Türküstanı bir müddət idarə etmişlər. 

XVIII əsrin ikinci yarısından etibarən isə Şərqi Türküstan Mancur-Çin 

işğalçılarının hücumuna məruz qalmışdır. Azadlıqsevər uyğur xalqı işğalçılara 

qarşı müqavimət göstərmiş, həmin dövrdə yaşamış şairlər, yazıçılar, elm 

adamları, mütəfəkkirlər də bu hadisələrdən kənarda qalmamışdır. XIX əsrin 

birinci yarısının qabaqcıl uyğur ziyalıları kimi Məhəmməd Sadıq Kaşğari, 

Əbdürəhim Nizari, Turdı Qəribi, İmir Hüseyn Saburi, Nazıqumun və 

başqalarının adlarını çəkmək olar. Bu ziyalılar bir sıra ictimai-siyasi, fəlsəfi-

əxlaqi problemləri irəli sürmüş, zəhmətkeş xalq kütlələrinin mənəvi və sosial-

siyasi cəhətdən azadlığı üçün öz səylərini göstərmişdilər. Onların 

dünyagörüşünün və etik görüşlərinin formalaşması və inkişafında dövrün 

sosial-siyasi hadisələri ilə bərabər, orta əsrlərdə yaşamış türk-islam 

düşüncəsinin inkişafına öz töhfəsini vermiş alimlərin - Yusif Balasaqunlu, 

Mahmud Kaşğari, Əhməd Yüknəki, Ömər Xəyyam, İbn-Sina, Əlişir Nəvainin 

və başqalarının mühüm rolu olmuşdur. 

Uygurların sinfi və milli azadlıq mübarizəsi XIX əsr boyunca davam etmiş, 

bu mübarizə onların mənəvi həyatına, xüsusən ictimai, əxlaqi düşüncə 

sisteminə də təsirsiz ötüşməmişdir. Bu dövrdə Çin-Mancu sülaləsinin xalqa 

zülmü xalq dastanlarında, şeirlərində, ədəbi əsərlərdə öz əksini tapmışdır. 

Feodal təhkimçilik münasibətlərinin, müstəmləkə zülmünün hökm sürdüyü 

şəraitdə elmi-fəlsəfi yaradıcılığın inkişafı üçün real imkanlar demək olar ki, 

çox az idi. İctimai münasibətlərin inkişafı, zəhmətkeş xalqın, kəndlilərin 

mübarizəsi üçün gündəmdə olan problemlər əsasən ədəbi dildə öz əksini 

tapırdı. Xalq kütlələrinin qətiyyətli mübarizəsi, düşüncələri uyğur şair və 

mütəfəkkirlərinin yaradıcılığında öz əksini tapmışdır. 

2.XVIII-XIX əsrlərdə uyğur mütəfəkkirləinin ictimai-fəlsəfi fikrinin 

formalaşması 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.223-233 

227 

Həmin dövrün görkəmli şəxiyyətlərindən biri olan tarixçi, şair Məhəmməd 

Sadıq Kaşğari (1725-1849) Kaşğarda anadan olmuş, ilk təhsilini dini 

məktəbdə almış, daha sonra təhsilini “Sace” mədrəsəsində davam etdirmiş, 

fars, ərəb dillərinə yiyələnmişdir. Təhslini bitirdikdən sonra bir müddət 

müəllim kimi fəaliyyət gösərmişdir. M.S.Kaşğari türk xalqları ədəbiyyatı ilə 

yaxından tanış olmuşdur. Onun çoxşaxəli yaradıcılıq irsinə tarix, siyasət, 

fəlsəfə, etik problemlər kimi geniş mövzular daxildir. Məhəmməd Sadıq əl-

Kaşqari tarix, din, əxlaq kimi geniş sahələrdə əsərlər yazmış və uyğur 

ədəbiyyatının inkişafında mühüm rol oynamışdır. Çağatay- uyğur 

ədəbiyyatının inkişafında Məhəmməd Sadiq Kaşqarinin rolu və xidmətləri 

əvəzsizdir. 

O, dövrün hadisələrinə biganə qalmamış, dövlətin müstəqilliyi uğrunda 

xalqın mübarizə apararaq bu dövrdə daxili ixtilafları bir kənara qoyaraq 

düşmənə qarşı birgə mübarizə aparmağın vacibliyini vurğulayırdı. Kaşğari 

şeirlərində ictimai motivlər əsas mövzulardandır. Mütəfəkkirin etik baxışları 

Şərqi Türküstanda feodal-təhkimçilik münasibətlərinin, müstəmləkəçiliyin 

hökm sürdüyü bir vaxtda formalaşmışdır. Onun etik fikirləri “Ədəb əs-Salihin” 

əsərində öz əksini tapmır. M.S.Kaşğarinin etik düşüncəsində xeyir və şər kimi 

məfhumlar xüsusi yer tutur ki, bunları “yaxşılıq” və “yamanlıq” kimi ifadə 

etmişdir. Onun fikrincə, yaxşılıq insanın nəcib əməlinin nəticəsidir. Yaxşılıq 

zəhmətkeşə insanpərvər münasibət, zəifə, köməksizə, yoxsullara yardım və 

himayədarlıq, qarşılıqlı dəstəkdir. Yaxşılıq xalqın firavanlığıdır. Yaxşıya zidd 

olan hər şey pisdir. O, şərin mahiyyətini qanlı müharibələrdə, padşahların 

zorakılığında və ədalətsizliyində, qəddarlığı hiylədə, tamah və satqınlıqda, 

yalan və riyakarlıqda, istismarçıların tamah və ürəksizliyində görür 

[Бахавудун, Имин, Баудунов, 2012, s.117]. Əsər tədqiqatçı S.N.Likoşin 

tərəfindən “Şərqdə ədəb qaydaları” adı ilə rus dilinə tərcümə edilmişdir 

[Лыкошина, 1915]. 

Şair öz şeirlərində insani dəyərləri ucaldır. İnsanlara həyatın müvəqqəti 

olduğunu, ömrü yaxşı keçirməyin vacibliyini, həmçinin təlim-tərbiyənin, 

əxlaqın vacibliyini xatırladır. 

M.S.Kaşğari şeirlərində insanlara sədaqətli, vicdanlı və dürüst olmağı 

tövsiyə edir. İnsanların bir-birinə zərər verməməsi, yaxşılıq etməyə çalışması 

vacibliyini önə çəkir: 

“Ey, kim başqasına heç vaxt zərər verməz, 

Nəfsi üçün bir başqa insana zülm etməz, 

Həqiqət yolunda bir addım da geri çəkilməz – 

Mən onu yaxşı insan hesab edirəm. 

Məhəmməd Sadıq Kaşğarinin 1768-69-cu illərdə qələmə aldığı ən qiymətli 

əsərlərindən biri “Təskirəyi Əzizən” adlı əsəridir. Əsər 1680-1750-ci illərə 

qədər baş verən hadisələri, xüsusən Xocalar dövrünün tarixinə, mədəniyyətinə, 



Zohra Yusifzade 

THE MAIN DIRECTIONS OF UYGHUR PHILOSOPHICAL THOUGHT IN THE 18TH–19TH CENTURIES 
 

228 

siyasi həyatına işıq salan dəyərli məlumatları, Cunqarların hakimiyyəti altında 

Şərqi Türküstanda baş verən siyasi vəziyyət özündə birləşdirir. Bu əsər 

haqqında ilk məlumatları verənlərdən biri də Çokan Vəlixanov olmuşdur. 

“Təskirəyi Əzizən” əsəri çağatayca yazılmışdır [Kumru, 2017, s.1249]. Əsər 

ilə bağlı aparılan tədqiqatlar göstərir ki, iyirmidən çox nüsxəsi mövcuddur və 

dünyanın müxtəlif kitabxanalarında saxlanılır. Nüsxələri Oksford, London, 

Paris, Berlin, Daşkənd, Urumçi, Pekin və Sankt-Peterburqdadır. Şərqi 

Türkistanda tapılan “Təskirəyi Əzizən” əsərinin üç nüsxəsindən birincisi 1785-

1786-cı illərdə, ikincisi 1836-cı ildə, üçüncüsü isə 1907-ci ildə Molla 

Abdusemet Ahun tərəfindən köçürülmüşdür. Bu nüsxələr hazırda Sincan 

Uyğur Muxtar Vilayətinidə muzeydə saxlanılır. 1907-ci ildə kopyalanan əsər 

1988-ci ildə Nicat Muhlis və Şemsidin Emet tərəfindən uyğur dilində nəşr 

edilmişdir [Öger, 2022, s.2]. 

Bundan başqa Məhəmməd Heydər Duqlatın “Tarixi Rəşidi” əsərininin Türk 

dilinə ilk tərcüməsi tarixçi alim Məhəmməd Sadıq Kaşğari tərəfindən 

edilmişdir. Bu tərcümə Kaşğar hakimi Yunus Təcibək ibn İskəndərbək ibn 

Emin Xacənin əmri ilə hazırlanmışdır. Tərcümə tam olmasa da, Türk dilindəki 

ilk tərcümədir. Tərcümənin əlyazma nüsxəsi Moskvadakı Asiya Xalqları 

İnstitutunun Şərq Ədəbiyyatları bölməsində yerləşən əlyazma kitabxanasında 

№ C569 (5900) nömrəsi ilə qorunub saxlanılır [İ.Jemeney, 2014, s.23]. 

Zəhmətkeş xalqın sosial-siyasi vəziyyəti, əxlaqi görüşləri, mütərəqqi 

görüşləri ilə seçilən uyğur şairi Əbdurəhim Nizari’nin (1776-1849) 

əsərlərində də öz əksini tapmışdır. O, Kaşğar şəhərində anadan olmuş və ilk 

təhsilini dini məktəbdə, daha sonra mədrəsə almış, ərəb, fars, dillərini 

mükəmməl öyrənmişdir. Əbdurəhim Nizari’nin etik dünya görüşünün 

formalaşmasına əsas təsir göstərən dövrün şair və düşünürləri arasında Hirkatı 

(1634-1724), Salahı, Zəlləli (1674-1743), Növbəti (XVIII əsr), Şair Axun, Arşi 

və başqaları var idi. Bundan başqa Orta Asiya, Yaxın və Orta Şərqin qardaş 

xalqlarının fəlsəfi-etik düşüncələri də onun görüşlərinə təsir göstərmişdir. O, 

əsərlərində dəfələrlə Şərqin qabaqcıl düşünürlərinin adlarını - Firdovsi, 

Nizami, Rumi, Əlişir Nəvai kimi böyük şəxsiyyətləri xatırladır, onları öz 

müəllimləri sayır və onlara bənzəməyi arzulayırdı. Nizari 1835-ci ildə Kaşğar 

hakimi Zuhuriddin bəyin istəyi ilə saray katibi təyin edilmişdir. Əlişir Nəvaini 

özünə ustad hesab edən Ə.Nizari Zuhuriddin bəyin istəyi ilə 1838-ci ildə 

Ə.Nəvainin xəmsəsinin nüsxəsini köçürmüşdür. Əbdurəhim Nizari’nin həyatı 

və fəaliyyəti 18-ci əsrin sonu və 19-cu əsrin əvvəllərində Uygur xalqının 

Mançu hökmdarlarının zülmünə məruz qaldığı illərə təsadüf edir. Uyğurlar bu 

vaxt çox çətin həyat şəraitində yaşayırdılar. Şair həyatının çoxunu yoxsulluq 

içində keçirmiş, bu müddətdə xalqın üzləşdiyi feodal zülmünün şahidi 

olmuşdur. Bu vəziyyət onun zülmə məruz qalan xalqına olan həssas 

münasibətini və onlarla acını paylaşmaq duyğusunu daha da gücləndirmişdir. 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.223-233 

229 

Nəticədə, əsərlərində feodal sistemə qarşı tənqidi və xalqın maraqlarını nəzərə 

alan bir mövqe nümayiş etdirmiş, xalqın kədərini, istəyini canlı və realist bir 

dildə, təsirli şəkildə çatdırmışdır.  

Ə.Nizarinin etik baxışları vətənpərvərlik, humanizm, xalqların arasında 

dostluq prinsiplərinə dayanır. O, müsbət qəhrəman obrazları yaradırkən onları 

yüksək əxlaqi keyfiyyətlərlə - xalqına sədaqət, vətən sevgisi, dürüstlük, ədalət, 

sadəlik, təvazökarlıq və s. ilə təqdim edirdi. Onun etik baxışlarında həyatın 

mənası və məqsədi, insanın xoşbəxtliyi kimi mövzular xüsusi önəm daşıyır. 

Düşünür ki, həyatın mənası - vətənin azadlığı, müstəqilliyi və əməkçi xalqın 

xoşbəxtliyi uğrunda mübarizədir. O hesab edir ki, insan həyatının əsas məqsədi 

xalq üçün xoşbəxtlik əldə etməkdir. Şair öz həyatının və xoşbəxtliyinin əsas 

mənasını vətənə, xalqa xidmət etməkdə, onun hüquq və mənafelərini 

qorumaqda, insan ləyaqəti və şərəfini müdafiə etməkdə görürdü [Баудунов, 

2012, s.17]. 

“Banu” əsərində qeyd edirdi ki, hər bir insan o cümlədən kasıb da şah ola 

bilər, lakin bunun üçün o, xalqın həyatını yaxşı bilməli, ədalətli olmalı, 

qətiyyət, dəyanət, mərdlik, düzlük kimi müsbət əxlaqi keyfiyyətlərə malik 

olmalıdır. Həmçinin o, qeyd edirdi ki, insan əməklə özünə xoşbəxt həyat 

yaradır. 

Ə.Nizari və T.Qəribinin etik baxışlarında eşq mühüm yer tutur. Onlar 

sufilərdən fərqli olaraq, bu hissin ən yüksək təzahürünü həyatın özünə 

məhəbbətdə görürdülər [Баудинов. 1979, s.243]. 

Ə.Nizarinin fikirlərinin davamçısı olan Turdi Qəribi (1802-1862) Kaşqarın 

Konaşəhər rayonun Karakaşlık kəndində anadan olmuşdur. Elə ilk təhsilini 

uyğur divan ədəbiyyatının görkəmli nümayəndəsi Əbdürəhim Nizaridən 

almışdır. Daha sonra Ə.Nizarinin dəstəyi ilə təhsilini Kaşqarın tanınmış 

mədrəsəsi olan “Xanlıq” mədrəsəsində tamamlamış, ərəb və farscanı burada 

öyrənmişdir. Onun həyatı haqqında məlumatlar olduqca məhduddur. 1835-ci 

ildə Kaşğar hakimi Zuhuriddin bəy onu saray kitabxanasının mirzəsi təyin 

etmişdir. Onun məlum olan iki əsərindən biri “Bəhram və Dilarəm” 1838-ci 

ildə Turfanda yazılmışdır. “Şah Bəhram”, “Bəhram Gur” kimi adlarla da 

tanınan əsər 15 fəsil, 22 mövzu və 2033 beytdən ibarətdir. Fars sultanı Bəhram 

ilə Çin hökmüdarının qızı Dilaramın sevgisindən bəhs edir. Bəzi mənbələrdə 

müəllif Nizari, digərləri Qəribi kimi göstərilsə də, son araşdırmalar hər iki 

şairin əsəri Turfanda birgə yazdığını göstərir. Əsərdəki şeirlərin bir qismi 

Qəribi təxəllüsündən, digərləri isə Nizari təxəllüsündən istifadə edir [Öger, 

2022, s.457]. Mütəfəkkirin xalq arasında tanınan ən məşhur əsərlərindən biri 

1842-ci ildə yazdığı “Kitabi Qəribi” əsəri də məhz Zuhuriddin bəyə həsr 

olunmuşdur. T.Qəribi öz əsərindəı müxtəlif peşələr haqqında məlumatlar verir. 

Bu peşələrin uyğur türklərinin sosial-mədəni və iqtisadi həyatında yeri və 

əhəmiyyətindən bəhs edir O, qeyd edirdi ki, bütün insanlar öz əməyi ilə xalqın 



Zohra Yusifzade 

THE MAIN DIRECTIONS OF UYGHUR PHILOSOPHICAL THOUGHT IN THE 18TH–19TH CENTURIES 
 

230 

firavanlığına çalışmalıdır. Məsnəvi şəklində yazılmış əsər 32 fəsil və 978 

beytdən ibarətdir. “Kitabi-Qəribi” əsərinin çağatay türkcəsi və ya yeni uyğur 

türkcəsi ilə ərəb əlifbasında yazıldığı qeyd edilir və əsas nüsxəsi Sincan 

Universitetində saxlanılır. 

XIX əsrin I yarısında uyğur ictimai-fəlsəfi və siyasi fikrinin görkəmli 

mütəfəkkirlərindən biri də, İmir Hüseyn Səburidir. O uşaqlıq və gənclik 

illərindən elmə böyük maraq göstərmiş, türk yazıçılarının eləcə də ərəb 

müəlliflərinin əsərlərini mükəmməl şəkildə öyrənmişdir. Daha sonra o, özü 

müstəqil şəkildə öz dini-fəlsəfi ideyaları ilə çıxış etmişdir. M.H.Səburinin 

fikrincə, bütün dünya, aləm, heyvanlar aləmi, bütün mövcudat Tanrı vasitəsilə 

mövcuddur. Allah hər yerdədir, insan baxışını hansı tərəfə çevirsə, hansı tərəfə 

baxsa da, hər yerdə Allahı görür. Səburi də digər şərq mütəfəkkirləri kimi vahid 

İlahi substansiyanın mövcudluğuna inanırdı [Баудунов, 2012, s.28]. O öz 

əsərlərində humanizm prinsiplərini əsas götürmüş, zəhmətkeş insanların 

ideallarını ifadə etmişdir. O, “Tərcibənd” adlı poemasında əxlaqi məsələlərə 

geniş yer vermiş, xalqı istismar edənləri tənqid etmişdir. 

3.Nazıqum – uyğur xalqının azadlıq mübarizəsinin simvolu kimi 

Nazıqum vətəninin azadlığı uğrunda mübarizə aparmış Uyğurların milli 

qəhraman simvoluna çevrilmişdir. O, Şərqi Türküstanın Xotan şəhərində 

anadan olmuşdur. Təhsilli, savadlı, yüksək mənəvi dəyərlərə sahib olan bir 

Uyğur qadını kimi cəmiyyətdə böyük hörmət qazanmışdır. Əsl adı Xanipaqul 

olmuş, xalq arasında arasında onun ağlına, mərhəmətinə və gözəlliyinə görə 

Nazıqum (Zərif) adı verilmişdir. Onun zəkası, əxlaqi mövqeyi ilə ətrafdakı 

insanlar tərəfindən nümunə kimi qəbul edilmişdir. Ailəsi də Uyğur 

cəmiyyətində hörmətli bir mövqeyə malik olmuşdur; xüsusilə atası, Atuş 

şəhərində önəmli bir komandan və xalqının azadlığı üçün mübarizə aparan bir 

lider kimi tanınırdı. Nazıqumun ailəsi müstəmləkəçilik zülmünə qarşı 

mübarizədə həyatını itirmişdir. Sağ qalan yeganə yaxın qohumu olan qardaşı 

Abdulla ilə birlikdə minlərlə Uyğurun zorla sürgün edildiyi İli bölgəsinə 

göndərilmişdir. Bu sürgün, öz kimliklərini və mədəni varlıqlarını qorumaq 

uğrunda mübarizə aparan Uyğurlar üçün böyük bir sınaq olmuşdur. Nazuqum 

hər cür təzyiqə və hədəyə baxmayaraq, inandığı dəyərləri unutmamış, uyğur 

mədəniyyətinə və ənənələrinə bağlılığını qorumağa davam etmişdir. 

Nazıqumun yaradıcılığının əsasında zəhmətkeş uyğur xalqının müstəqillik 

uğrunda müharizəsi, vətənpərvərlik ideyaları dayanır. O, 1825-27-ci illərdə 

Kaşqardakı kəndli üsyanında iştirak etmiş, üsyan vəhşicəsinə yatırılmışdır. 

Zindanda keçirdiyi 24 gün ərzində Çin rəhbərləri tərəfindən davamlı sorğu-

suala tutulmuş və ona təzyiq göstərilmişdir. Lakin o, ən ağır işgəncələrə 

baxmayaraq kimliyindən və inancından əl çəkməmişdir [Brophy, 2016: 211]. 

Onun bu qətiyyəti işğalçılar üçün təhdidə çevrilmiş və nəticədə edam 

edilməsinə qərar verilmişdir. Edam edilməzdən əvvəl dediyi son sözlər Uyğur 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.223-233 

231 

xalqının azadlıq mübarizəsinin simvolu kimi qəbul edilmişdir: “Kimliyimi və 

inancımı qoruyaraq xalqıma cəsarət verirəm.” [Gladney, 1999: 276]. Bu 

sözləri ilə Nazıqum Uyğur xalqının tarix yaddaşında əbədi bir qəhrəmana 

çevrilmişdir. Onun bu cəsarəti Uyğur xalqının qəlbində və yaddaşında həkk 

olunmuş, qəhramanlığı, mətanəti və hədsiz şücaəti haqqında əfsanələr 

yazılmışdır. 

Nazıqumun hekayəsi, xüsusilə 19-cu əsr Uyğur ədəbiyyatının önəmli 

simalarından Molla Bilal Nazımın “Nazugum dastanı” adlı əsəri ilə 

əbədiləşmişdir. Bu dastan xalq arasında yayılan Nazugumla bağlı mahnıları və 

hekayələri bir araya gətirərək onun qəhrəmanlığını, işğalçılara qarşı dirənişini, 

əsir düşməsini və milli mübarizədə rolunu əks etdirir. Molla Bilal Nazımın 

əsəri Nazıgumun Uyğur xalqının azadlıq axtarışında olan qəhrəmanlığının və 

sarsılmaz iradəsinin simvolu olmasında əsas rol oynamışdır [Rümeysa, 2025, 

s.78]. 

Son dövrlərdə Sincanda nəşr edilən Nazımqumla bağlı yeni qəhrəmanlıq 

hekayələri Nazıqumun uyğur xalqının tarixi yaddaşında qaldığını, xalqı üçün 

dəyərli bir şəxsiyyət olduğunu göstərir. Bu hekayələr XX əsrdə vahid Uyğur 

milli kimliyi və təsəvvürləri ilə zənginləşdirilmişdi. Bu kimlik Nazıqumu 

Uyğur millətinin davamlı tarixi yaddaşının bir hissəsi kimi qəbul edir 

[Abramson, 2012, s.1076]. 

Uyğur mütəfəkkirləri əsərlərində insanın xoşbəxtliyini insanın həqiqi, yer 

üzündəki həyatı ilə əlaqələndirmişlər. Ona görə də həyatdan zövq almaq, 

mümkün qədər iztirab və qəm-qüssədən uzaq olmaq lazımdır. Mütəfəkkirlər 

insanlarda daha yaxşı gələcəyə ümidlər aşılayan, onları dünya səadəti üçün səy 

göstərməyə sövq edən nikbinlik oyatmağa çalışırdılar. XIX yüzilliyin birinci 

yarısında, yəni 1841-1842-ci illərdə Məhəmməd Sadıq Kaşğari, Əbdürəhim 

Nizari, Novruzaxun Ziyai, Turdı Qaribi, İmir Hüseyn Saburi, Nazuqumun və 

başqalarının əsərləri "Ədiblər hekayəsi" adı altında toplanaraq əlyazma 

şəklində xalq arasında sürətlə yayılmışdır. 30 min misradan çox olan bu kitaba 

bir çox dastanlar, qəzəl və müxəmməslər daxil olmuşdu. 

Şərqi Türküstanda Çin müstəmləkəçiliyi başlandıqdan etibarən uyğur 

xalqının milli mədəniyyətinə və adət ənənələrinə qarşı mənfi münasibət özünü 

göstərmişdir. Böyük tarixi-bədii əhəmiyyətli mədəniyyət və memarlıq 

abidələri, dini məbədlərin dağıdılması, uyğur xalqının tarixi-mədəni irsinə dair 

yazılmış əsərlərin qadağan edilməsi bunları sübut edir. Çin-Mancur höküməti 

üsyankar xalq kütlələrinə qarşı repressiya dalğasına başlamışdır. 

4.Nəticə 

XVIII–XIX əsrlərdə uyğur ədəbi və fəlsəfi irsi tək ədəbiyyat sahəsində deyil, 

həm də ictimai düşüncənin inkişafında mühüm bir mərhələni təşkil edir. Həmin 

dövrün ziddiyyətli şəraiti uyğur mütəfəkkirlərinin dünyagörüşünə, etik və 

ictimai-siyasi baxışlarına güclü təsir göstərmişdir. Bu dövrün ziyalıları və 



Zohra Yusifzade 

THE MAIN DIRECTIONS OF UYGHUR PHILOSOPHICAL THOUGHT IN THE 18TH–19TH CENTURIES 
 

232 

şairləri, xüsusilə Məhəmməd Sadıq Kaşğari, Əbdurəhim Nizari, Turdı Qaribi, 

İmir Hüseyn Səburi və Nazıqum, əxlaqi dəyərləri, humanizmi və 

vətənpərvərliyi öz əsərlərində ön plana çıxarmış, sosial ədalət və xalqın rifahı 

uğrunda mübarizəni dəstəkləmişlər. Məhəmməd Sadıq Kaşğarinin ictimai və 

etik baxışları, Əbdurəhim Nizarinin humanist və vətənpərvər ideyaları, Turdı 

Qəribinin sosial-etik baxışları, İmir Hüseyn Səburinin dini-fəlsəfi dünyagörüşü 

Uyğur xalqının ictimai-fəlsəfi dünyagörüşünün inkişafında mühüm yer 

tutmuşdur. Bu dövrün fəlsəfi və ədəbi yaradıcılığı sosial zülm, feodal-

təhkimçilik və müstəmləkəçiliyə qarşı ictimai-siyasi, etik və humanist 

düşüncələri əks etdirir. Uyğur şair və mütəfəkkirləri xalqın rifahını, azadlıq və 

ədaləti əsas məqsəd kimi irəli sürərək öz əsərlərində ictimai motivləri ön plana 

çıxarmışlar. 

 

5.ƏDƏBİYYAT 

1. Бахавудун, И., Имин, А. & Баудунов, А. (2012). Династия уйгурских 

интеллектуалов. Бишкек: ОАО «Эркин-Тоо», 208 с. 

2. Лыкошина, Н. С. (1915). Кашгари Мухаммад Садык. Хороший тон на 

Востоке (Адаб-уль-салихин). Перевод. Пг., 1915 г. 

3. Öger, A. (2022). Tezkire-i azizân (Keşkerî). Türk Edebiyatı İsimler 

Sözlüğü. 

4. Öger, A. (2022). Uygurlarda geleneksel meslekleri konu alan Çağatayca 

bir eser: Kitâb-ı Garîbî. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 

Dergisi, s.453–469. 

5. Kumru, C. (2017). Tezkireyi Hacegana göre Doğu Türkistan’da Hocalar 

dönemi. Ulakbilge. Ankara, s.1247–1267. 

6. Jemeney, İ. (2014). Tarih-i Reşidi: tercümeleri ve el yazma nüshaları 

hakkında. Gazi Türkiyat, Bahar 2014(14), s.21–27. 

7. Баудунов, А. (2012). Философско-этическая мысль уйгуров первой 

половины XIX века. Бишкек, 45 с. 

8. Баудинов, А. (1979). Этические воззрения прогрессивных уйгурских 

поэтов первой половины XIX в. В Актуальные проблемы советского 

уйгуроведения: Материалы I республиканской уйгуроведческой 

конференции (29–31 мая). Алма-Ата, с.240–243. 

9. Rümeysa, A. (2025). Doğu Türkistan direnişinde kadın kimliği ve 

Nazugım (Nazugum) hikâyesinin önemi. Uluslararası Uygur 

Araştırmaları Dergisi, Sayı 25, s.73–89. 

10. Abramson, K. (2012). Gender, Uyghur identity, and the story of Nuzugum. 

The Journal of Asian Studies, 71(4), pp.1069–1091. 

  



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.223-233 

233 

 

REFERENCES 

1. Bakhavudun, I., Imin, A., & Baudunov, A. (2012). The dynasty of Uyghur 

intellectuals. Bishkek: Erkin-Too Publishing House, 208 p. (in Russian) 

2. Lykoshina, N. S. (1915). Kashgari Muhammad Sadyk: Good manners in 

the East (Adab al-salihin) (Translation). Petrograd, 1915. (in Russian) 

3. Oger, A. (2022). Tezkire-i azizan (Keshkeri). Dictionary of Names in 

Turkish Literature. (in Turkish) 

4. Oger, A. (2022). A Chagatai work on traditional professions among the 

Uyghurs: Kitab-i Garibi. Journal of Turkish Culture and Haci Bektash Veli 

Studies, pp.453–469. (in Turkish) 

5. Kumru, C. (2017). The period of the Khojas in East Turkestan according 

to the Tezkire-yi Hacegan. Ulakbilge, Ankara, pp.1247–1267. (in Turkish) 

6. Jemeney, I. (2014). Tarikh-i Rashidi: On its translations and manuscript 

copies. Gazi Turkiyat, Spring 2014(14), pp.21–27. (in Turkish) 

7. Baudunov, A. (2012). Philosophical and ethical thought of the Uyghurs in 

the first half of the 19th century. Bishkek, 45 p. (in Russian) 

8. Baudunov, A. (1979). Ethical views of progressive Uyghur poets of the 

first half of the 19th century. In Current problems of Soviet Uyghur studies: 

Proceedings of the First Republican Conference on Uyghur Studies (May 

29–31). Alma-Ata, pp.240–243. (in Russian) 

9. Rumeysa, A. (2025). Female identity in the East Turkestan resistance and 

the significance of the story of Nazugum. International Journal of Uyghur 

Studies, 25, pp.73–89. (in Turkish) 

10. Abramson, K. (2012). Gender, Uyghur identity, and the story of Nuzugum. 

The Journal of Asian Studies, 71(4), pp.1069–1091. (in English) 

 


