
“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.246-259 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

246 

UDC: 070,49 

LBC: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 e)64 

MJ № 439 

 10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.246-259 

AKHBARISM AND ITS PLACE IN SHIITE JURISPRUDENCE 

Mirabbas Mirbaghirov 

Ibrahim Quliyev 
Abstract. In the modern era, Shiism is recognized as one of the most widely 

followed sects in the Islamic world. Following the establishment of the Safavid state, 

Shah Ismail Khatai’s proclamation of Shiism as the official state religion and the 

subsequent policy of institutionalizing Shiite ideology within the empire resulted in 

the migration of a significant number of religious scholars to Safavid territories. The 

introduction of a new religious doctrine- Shiism- within the state structure and the 

growing need for learned scholars to interpret emerging jurisprudential issues 

accelerated the influx of scholars from various regions into the Safavid realm during 

the sixteenth and seventeenth centuries. During this period, the migration of scholars 

from the Jabal Amil region was particularly prominent, and Shiite scholars began to 

settle extensively in Safavid lands, especially in the capital city. These scholars played 

an influential role not only in the religious sphere but also in the political and 

administrative life of the state. At the same time, two major intellectual currents 

emerged within Shiism, whose representatives disagreed on the methodology for 

resolving certain jurisprudential issues. Among the most significant currents that 

developed within Shiite thought and drew attention throughout different historical 

periods were Akhbarism and Usulism. This article examines Akhbarism from multiple 

perspectives, including its conceptual foundations, scholarly principles, prominent 

representatives, position within Shiite jurisprudence, and contemporary attitudes 

toward it in Azerbaijan. In the section devoted to Akhbari scholars, the lives and works 

of eminent hadith scholars such as Muhammad Amin Astarabadi, Fayz Kashani, 

Muhammad Taqi Majlisi, and Yusuf Bahrani are discussed, alongside an analysis of 

prevailing perceptions of Akhbarism during their respective historical contexts. 

Keywords: Akhbarism, Hadith, Usulism, Astarabadi, Shiite jurisprudence 

                                                                                                                              
 Master's student of the 2nd year, Faculty of Islamic Studies, Azerbaijan Institute of Theology; Baku, Azerbaijan 

E-mail: m.mirzahiroglu@gmail.com 

https://orcid.org/0009-0006-5627-3667 
 Doctor of Philosophy in Philosophy, Associate Professor, 

Lecturer of the Azerbaijan Institute of Theology; Baku, Azerbaijan 

E-mail: quliyev.ibrahim.78@mail.ru 
https://orcid.org/0000-0001-9789-3148 

To cite this article: Mirbaghirov, M., & Quliyev, I. [2026]. AKHBARISM AND ITS PLACE IN SHIITE 

JURISPRUDENCE. “Metafizika” journal, 9(1), pp.246-259. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.246-259 

Article history: 

Received: 12.11.2025 Revised: 15.12.2025 Accepted: 02.02.2026 Published: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:m.mirzahiroglu@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-5627-3667
mailto:quliyev.ibrahim.78@mail.ru
https://orcid.org/0000-0001-9789-3148
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.246-259
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.246-259 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

247 

УДК: 070,49 

ББК: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 e)64 

MJ № 439 

 10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.246-259 

АХБАРИЗМ И ЕГО МЕСТО В ШИИТСКОЙ ЮРИСПРУДЕНЦИИ 

Мираббас Мирбагиров 

Ибрагим Гулиев 
Абстракт. В современную эпоху шиитский мазхаб признается одним из наиболее 

распространенных течений в исламском мире. После создания государства Сефевидов 

провозглашение шахом Исмаилом Хатаи шиизма официальным мазхабом и 

последующая политика развития шиитской идеологии в империи привели к 

переселению многочисленных ученых в империю. Необходимость в улама 

(религиозных ученых) для разъяснения новой религиозной идеологии - шиизма - и 

возникающих в связи с этим фикхских вопросов ускорила процесс переселения ученых 

из различных регионов в государство Сефевидов в XVI–XVII веках. В этот период 

переселение ученых в основном из региона Джабаль Амиль приобрело широкий размах, 

и шиитские ученые начали селиться на территориях, подконтрольных Сефевидам, 

особенно в столице. Эти ученые участвовали не только в религиозной сфере, но и 

играли активную роль в политической жизни государства. В то время внутри шиизма 

существовали два течения, представители которых расходились во мнениях по 

решению определенных фикхских вопросов. Одним из этих течений, возникших внутри 

шиитского мазхаба и сохранявших свое влияние в различные исторические периоды, 

является Ахбаризм, а другим - Усулизм. В данной статье анализируются различные 

аспекты ахбаризма, такие как его сущность и научные принципы, известные 

представители, позиция в фикхе и современное отношение к нему в нашей стране. В 

разделе, посвященном ученым-ахбаритам, представлена информация о жизни и трудах 

таких выдающихся мухаддисов, как Мухаммад Амин Астарабади, Файд Кашани, 

Мухаммад Таки Маджлиси и Юсуф аль-Бахрани, а также анализ восприятия ахбаризма 

в их эпоху. 

Ключевые слова: Ахбаризм, хадис, усулизм, Астаробади, шиитская 

юриспруденция 

                                                                                                                              
 Магистрант 2-го курса, Факультета Исламоведения, Азербайджанского Института Теологии; Баку, 

Азербайджан 

E-mail: m.mirzahiroglu@gmail.com 

https://orcid.org/0009-0006-5627-3667 
 доктор философии по философии, 

преподаватель Азербайджанского Института Теологии; Баку, Азербайджан 

E-mail: quliyev.ibrahim.78@mail.ru 
https://orcid.org/0000-0001-9789-3148 

Цитировать статью: Мирбагиров, М., & Гулиев, И. [2026]. АХБАРИЗМ И ЕГО МЕСТО В ШИИТСКОЙ 

ЮРИСПРУДЕНЦИИ. Журнал «Metafizika», 9(1), с.246-259. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.246-259 

История статьи: 

Поступила: 12.11.2025 Переработана: 15.12.2025 Принята: 02.02.2026 Опубликована: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:m.mirzahiroglu@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-5627-3667
mailto:quliyev.ibrahim.78@mail.ru
https://orcid.org/0000-0001-9789-3148
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.246-259
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.246-259 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

248 

UOT: 070,49 

KBT: 63.3(2)6-6 

MJ № 439 

10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.246-259 

ƏXBARİLİK VƏ ONUN ŞİƏ FİQHİNDƏ YERİ 

Mirabbas Mirbağırov 

İbrahim Quliyev 
Abstrakt. Müasir dövrdə islam aləmində şiə məzhəbi ən çox tərəfdarı olan 

məzhəblərdən biri olaraq qəbul edilir. Səfəvilər dövlətinin qurulmasından sonra, 

Şah İsmayıl Xətainin şiəliyi rəsmi məzhəb olaraq elan etməsi və bunun ardınca şiə 

ideologiyasını imperiya daxilində inkişaf etdirmə siyasəti, imperiyaya çoxsaylı 

alimlərin köçünə səbəb olmuşdu. Dövlət daxilində yeni dini ideologiya-şiəlik və 

bundan doğan fiqhi məsələlərin izahı üçün üləmaların varlığına ehtiyac yaranması, 

XVl-XVll əsrlərdə Səfəvilər dövlətinə müxtəlif bölgələrdən alimlərin gəlişi 

prosesini sürətləndirdi. Bəhs edilən dövrdə əsasən Cəbəli-Amil bölgəsindən 

alimlərin köçü vüsət almış, Səfəvilərin hakim olduğu torpaqlarda və əsasən 

paytaxtda şiə alimlər yaşamağa başlamışdı. Bu alimlər təkcə dini sferada deyil, 

həm də dovlətin siyasi həyatında da yaxından iştirak edirdilər. Həmin dövrdə 

şiəlik daxilində iki cərəyan mövcud idi ki, bu cərəyanların nümayəndələri 

müəyyən fiqhi məsələlərin həllində fikir ayrılığı yaşayırdılar. Şiəlik məzhəbi 

içərisində yaranmış və tarixin müxtəlif dövrlərində varlığı ilə diqqət mərkəzində 

olan cərəyanlardan biri Əxbarilik, digəri isə Üsulilik olmuşdur. Bu məqaləmizdə 

əxbariliyin mahiyyəti və elmi prinsipləri, məşhur nümayəndələri, fiqhdə mövqeyi 

və hazırda ölkəmizdə münasibət kimi müxtəlif aspektlərdən təhlil edilmişdir. 

Əxbari alimlər hissəsində Məhəmmədəmin Əstərabadi, Feyz Kaşani, Məhəmməd 

Təqi Məclisi, Yusif Bəhrani kimi dəyərli mühəddislərin həyatı və əsərləri 

haqqında məlumatlar verilmiş, onların yaşadığı dövrdə əxbariliyə baxış təhlil 

edilmişdir. 

Açar sözlər: Əxbarilik, Hədis, Üsulilik, Əstərabadi, Şiə fiqhi 

                                                                                                                              
 Azərbaycan İlahiyyat İnstitutunun İslamşünaslıq fakültəsi üzrə ll kurs magistr tələbəsi; Bakı, Azərbaycan 

E-mail: m.mirzahiroglu@gmail.com 

https://orcid.org/0009-0006-5627-3667 
 Fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

Azərbaycan İlahiyyat İnstitutunun müəllimi; Bakı, Azərbaycan 

E-mail: quliyev.ibrahim.78@mail.ru 
https://orcid.org/0000-0001-9789-3148 

Məqaləyə istinad: Mirbağırov, M., & Quliyev, İ. [2026]. ƏXBARİLİK VƏ ONUN ŞİƏ FİQHİNDƏ YERİ. 

“Metafizika” jurnalı, 9(1), səh.246-259. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.246-259 

Məqalənin tarixçəsi: 

Daxil olub: 12.11.2025 Yenidən baxılıb: 15.12.2025 Təsdiqlənib: 02.02.2026 Dərc olunub: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:m.mirzahiroglu@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-5627-3667
mailto:quliyev.ibrahim.78@mail.ru
https://orcid.org/0000-0001-9789-3148
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.246-259
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.246-259 

249 

1.Giriş 
İslam tarixində Həzrət Əli (ə) tərəfdarlarının mənsub olduğu, dinimizin 

ikinci ən böyük məzhəbi olan şiəlik (imamiyyə) daxilində çox sayda 

cərəyanlar, firqələr meydana çıxmışdır. Bu cərəyanlar əsasən fiqhi hökmlərin 

yerinə yetirilməsində olan müəyyən üsul fərqliliklərinə görə bir-birindən 

seçilirlər. 

Şiəlikdə son imamın (ə) qeyb dövrünün başlaması ilə meydana çıxan inanc 

məsələlərinin həll problemi məzhəb daxilində iki cərəyanın yaranmasına təkan 

vermişdir. Onlardan biri əxbarilik, digəri isə onun əks cəbhəsində yer alan 

üsulilikdir. Əxbariliyə görə Quranın bəzi ayələrinin izahında, əsasən imamın 

qeyb dövrü ilə başlayan etiqadi və fiqhi məsələlərin həllində əsas mənbə 

imamların xəbərləri və hədisləridir. Yaranmış hər bir sualın cavabı hədislərdə 

mövcuddur. 

Qeyb dövrünün müasir dövrümüzə qədər uzanması və bu müddətdə 

inananların üzləşdikləri fiqhi məsələlərin cavablarının hədislərdə açıq şəkildə 

yer almaması, əsas istinad mənbələri olan Quran və hədislərə məntiqi 

yanaşmanı zəruri etmişdir. Bu səbəbdən də ictihad və rasional yanaşma ilə, ayə 

və hədislərdən suallara uyğun həllin tapılması üsuli cərəyanının yaranmasına 

səbəb olmuşdur. Hər iki cərəyan təməldə Quran və imam xəbərlərini əsas 

qaynaq hesab etsə də, üsulilik rasional yanaşma və ictihadı da əldə olunacaq 

həllə gedən yol kimi qəbul edir. İki cərəyan arasında olan bu fərq əxbari-üsuli 

məktəbləri və onun yetirmələri arasında müəyyən elmi fikir ayrılıqlarına səbəb 

olmuşdur. 

Günümüzdə dini qaydaların tətbiqində əqli metodların zəruriliyinin nəzərə 

aldıqda fiqh elminin rasional prinsiplər üzərindən izah edilməsinə daha çox 

ehtiyac duyulur. Əxbarilərə görə isə ağıl və ictihada müraciət dinin və 

hədislərin təhrifinə səbəb ola biləcək yoldur. Edilən hər bir müdaxilə mənbənin 

saflığına xələl gətirə biləcək addım hesab edilir. Bu fikir qarşıdurması şiə fiqh 

sisteminin formalaşmasına, islam alimləri arasında nəzəri və intellektual 

yanaşmaların zənginləşməsimə təsir göstərmişdir. 

2.Əxbarilik - mahiyyəti və elmi prinsipləri 

İmamiyyə fiqhində yaranmış və dini hökmləri izah etmək üçün Quran və 

səhih rəvayətləri, istinad ediləcək yeganə mənbə olaraq göstərən əxbarilik 

cərəyanı adını “xəbər” kəlməsinin cəmi olan “əxbar” sözündən almışdır. 

Lüğəvi mənası “müqəddəs sayılan xəbərlər, hədislər” [Seyidəliyev, s.29] olan 

“əxbar” kəlməsindən törəyən əxbarilik, əxbariyyə “dini məsələlərdə rəvayət və 

nəqllərə bağlananlar” deyə ifadə edilir [Yıldız, s.45]. “Əxbar” kəlməsinin 

terminoloji olaraq “hədis” mənası da mövcuddur. 

Əxbarilik əsasən dini hökmləri Məhəmməd peyğəmbər (s) və 12 imamdan 

(ə) gəldiyinə inanılan hədislərlə əsaslandırır. Bu cərəyanın formalaşması, 

sistemli bir hal alması Səfəvilər dövrünə təsadüf edir. O dövrə nəzər saldıqda 



Mirabbas Mirbaghirov, Ibrahim Quliyev 

AKHBARISM AND ITS PLACE IN SHIITE JURISPRUDENCE 
 

250 

Şah İsmayıl Xətai tərəfindən qurulmuş olan bu dövlətin əsas 

xüsusiyyətlərindən birinin də rəsmi dövlət məzhəbi olaraq şiəliyi elan etməsini 

müşahidə edirik. Bu faktı dövrün dini və siyasi quruluşu barədə məlumatları 

özündə əks etdirən mənbələrdə də görə bilərik. Nümunə olaraq: “Şah İsmayıl 

1501-ci ildə Təbrizi ələ keçirdikdə, İranda on iki imam şiəliyini rəsmi dövlət 

məzhəbi elan etdi” [Savory, s.51], “Şah İsmayıl Təbrizi fəth etdikdən sonra 

İsna əşəri [On iki imamçı] şiəliyini dövlətin dini məzhəbi olaraq elan etdi” 

[Roemer, s. 193], “Şah İsmayılın on iki imam şiəliyini rəsmi məzhəb elan 

etməsi İran tarixində dönüş nöqtəsi oldu” [Newman, s.93] “Səfəvi 

hakimiyyətinin başlanğıcında Şah İsmayılın şiə rəmzləri və ideologiyası 

əsasında siyasi hakimiyyət qurduğu, öz tərəfdarlarını bu inanc ətrafında 

birləşdirdiyi qeyd olunur” [Munşi, s.276] həm qərb, həm də islam 

tarixşünaslığında istinad edilən mənbələrdən olan bu misalları göstərə bilərik. 

Bu nümunələr bizə Səfəvilər dövründə şiəliyin rəsmi dini məzhəb olaraq elan 

edilməsi haqqında dolğun məlumatlar verir. Bütün bu hadisələr fonunda Səfəvi 

şahlarının şiə alimlərinə böyük dəstək verdiyinin, Nəcəf, Məşhəd, Qum kimi 

elm mərkəzləri ilə güclü əlaqələr qurduqlarının və həmin dövrdə kəlam, fiqh, 

fəlsəfə, üsul elmlərinin inkişafı üçün şərait yaratmalarının, şiə alimlərinə islam 

hüququnun əsaslarını sistemli hala gətirib, inkişaf etdirmələrinə zəmin 

yaratmalarının şahidi ola bilirik. 

Səfəvilər sülaləsinin 230 illik hakimiyyəti dövründə möhkəm təməllər 

üzərində olan şiəlik ideologiyasını daha da inkişaf etdirmək, dövlət üçün 

prioritet məsələlərdən biri idi. Bu məqsədlə Səfəvi şahları o zaman şiəliyin 

mərkəzlərindən olan - İraq, Bəhreyn və Cəbəlülamildən (Livandan) şiə 

alimlərini ölkəyə dəvət edib, qısa müddətdə dövlətin mühüm vəzifələrinə təyin 

edirdilər. Bələliklə şiə alimləri ölkənin siyasi, iqtisadi və mədəni həyatında 

mühüm rol oynamağa başladılar. Bəhs edilən dövrdə din xadimlərinin əvvəlki 

əsrlərə nisbətən dövlətin ictimai-siyasi həyatındakı fəallığı daha çox diqqət 

çəkirdi. Səfəvilər dövlətindən əvvəl isə dini və dünyəvi məsələlər bir-birindən 

ayrı şəkildə idarə olunurdu. 

Səfəvilər dövründə mərkəzə dəvət olunan üləmalar arasında hökümətə yaxın 

mövqelərdə vəzifə sahibi olmaq fikrinə baxış yekdil deyildi. Bu səbəbdən 

hökümət üləmaları və qeyri-hökümət üləmaları deyilən iki anlayış yaranmışdı. 

Elm və mədəniyyətə verdikləri töhfələri ilə seçilən alimlər [xüsusilə də, 

hökümət üləmaları] nüfuzlarından istifadə edərək elm və təhsil mərkəzlərinin 

qurulmasında vasitəçi olmuşdular. Bu görkəmli alimlərdən biri də Şah Abbas 

dövründə yaşayıb-yaradan Şeyx Bəhaəddin Amili idi. Hökümətə yaxın olan və 

olmayan üləmalar fərqli mövqedə olsalar da, ixtilaflı feillərlə çıxış etmir, 

əksinə elm və təhsil yolunda bir-birlərinə dəstək olurdular. 

Şiəlikdə önə çıxan iki əsas sütun olaraq adlandıra biləcəyimiz “əxbarilik” və 

“üsulilik” adlarından da məlum olduğu kimi dini məsələlərdə imamlardan 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.246-259 

251 

gələn rəvayətlərə istinad edilməli olub-olmaması üzərində formalaşmışdır. 

İmamlardan (ə) sonrakı ilk bir əsr yarımlıq müddətdə onlardan nəql edilən 

məlumatların, xəbərlərin toplanması ilə başlayan əxbari anlayışı, sonrakı 

əsrlərdə yerini daha sistematik bir qəlibə təhvil vermiş və artıq hicri on birinci 

əsrdə nəqllərə söykənən istinadlar olan, sistematik əxbariliyin təməlləri 

atılmışdır. Bu cərəyan daxilində əsasən peyğəmbər (s) və imamlardan (ə) nəql 

olunan hədisləri ön plana çıxarma, ictihat və əqli yolların tətbiqini 

məhdudlaşdırma kimi halları görə bilirik. Əxbarilər özlərinin Əhli-beyti (ə) 

təqlid etdiyini müdafiə edirlər. Onların düşüncəsinə görə dini hökmlərin 

mənbəyi ikidir: Quran və sünnə, yəni peyğəmbər (s) və Əhli-beyt imamlarının 

(ə) hədisləri. Bəzi ifrat dərəcəli əxbarilər isə dini hökmləri əldə etmənin yeganə 

yolunun hədislər olduğunu müdafiə edir və Qurandakı məlumatların açıq 

(müfəssər) olmadığını, buradakı hökmləri anlayacaq və şərh edəcək vəzifənin 

imamlara aid olduğunu, yalnız imamlardan gələn hədislərlə həqiqi məna əldə 

ediləcəyini müdafiə edirlər. İfrat Əxbariliyin nümayəndələri hətta imamlardan 

gəldiyi ehtimal olunan bütün hədislərin səhih olduğunu və dində əqli 

mühakimə və ictihada yer olmadığını iddia edirlər [İzahlı Dini Terminlər 

Lüğəti, s.83] 

Tarixə nəzər saldıqda əxbariliyin 17-ci əsrdə sistematik bir quruluş aldığı və 

Molla Məhəmmədəmin Əstərabadi [ö. 1623 və ya 1626] tərəfindən 

sistemləşdirildiyini görmək mümkündür [iranicaonline.org, 2025]. Əxbarilik 

hərəkatının banisi kimi tanınan Əstərabadinin əsərlərində də ictihad 

mövzusuna qarşı çıxdığını müşahidə edə bilərik. “Əl-Fəvaid əl-mədəniyyə” 

əsərində müstəqil hüquqi rəy formalaşdırmağı sərt şəkildə rədd edən 

[islamtimes.com, 2025] Əstərabadi şiə hüquq metodologiyasında “mənbəyə 

qayıdış” prinsipli sistematik qəlib formalaşdırmışdır. Əxbarilikdə əsasən 

məntiqi dəlillərə az, bəzən də heç etibar edilmir, rəvayət edilən hadisələrə, 

imamlardan (ə) gəldiyinə inanılan xəbərlərə əqli müdaxilə edilməməsinə 

diqqət yetirilir [encyclopedia.com, 2025]. Səbəb isə dini hökmlərin və 

biliklərin saf halının qorunub saxlanmasıdır. Düşünülür ki, zamanla 

ictihadçıların, fəlsəfi sistemlərin və üsuli metodların təsiri ilə imamların (ə) 

rəvayətlərinə müdaxilə olunar və ilkin, saf halına əlavələr ilə kölgə salına bilər 

[cambridge.org, 2025]. Əsərlərində ictihad və əqli metodların hədis 

rəvayətlərini nəql etmədə yolverilməz olduğunu müdafiə edən Əstərabadidən 

sonra, onun bu fikrini və metodologiyasını Yusif əl Bəhrani, Molla Möhsün 

Feyz Kaşani kimi digər görkəmli alimlər də mənimsəmiş və genişləndirmişlər 

[Afernia, s.233]. 

Şiə hüquq metodologiyasında imamların (ə) rəvayətlərində saflığı qoruma 

həssaslığını özündə cəm edən əxbariliyin əsas və konkret məqsədi yalnız 

rəvayət mənbələrinə – Quran və hədislərə – istinad edərək fiqhi qərar 



Mirabbas Mirbaghirov, Ibrahim Quliyev 

AKHBARISM AND ITS PLACE IN SHIITE JURISPRUDENCE 
 

252 

çıxarmaqdır və bu səbəbdən qəbul edilən hər bir fikirdə imam sözünə 

söykənərək saflıq qorunmalıdır. 

3.Əxbari Alimlər 

İslami elmlərin təkamülündə mühüm mərhələni təmsil edən, zəngin irsləri ilə 

günümüzdə də dini təhsil və tədqiqatlara işıq tutan əxbari alimlər islam 

dünyasında, xüsusilə şiə ictihadında mühüm rol oynamış elmi cərəyanın 

nümayəndələridirlər. İslam hüquq sisteminin inkişafı tarixində əxbari məktəbi 

özünəməxsus yanaşması ilə seçilir. Fiqhi mövzularda Quran və hədis 

mətnlərinin hərfi təfsirinə istinad edən əxbari alimlər bu şəkildə həssas 

yanaşmaları səbəbindən dini mətnlərin ən mühafizəkar şərhçiləri olaraq 

adlandırılır. 

Tədqiqatımızın bu hissəsində Əxbari ənənəsinin formalaşmasında mühüm 

rol oynamış, əxbarilik cərəyanının elmi və məzhəbi formalaşmasına təsir etmiş 

görkəmli alimlərdən olan Məhəmmədəmin Əstərabadi, Feyz Kaşani, 

Məhəmməd Təqi Məclisi və Yusif Bəhrani kimi simaların həyatı, elmi 

fəaliyyəti təhlil ediləcək. 

3.1.Molla Məhəmmədəmin Əstərabadi 

Əxbarilik cərəyanının banisi sayılan Molla Məhəmmədəmin Əstərabadinin 

[1550-1626] həyatı əsasən Məkkə və Mədinə şəhərlərində keçmiş, o, bu 

şəhərlərdə həm sünni, həm də şiə alimlərinin əhatəsində olmuşdur. Əsasən 

Nəcəf və Hələb kimi elm mərkəzlərində dini elmlərə yiyələnən Əstərabadinin 

ilk hədis müəllimi Məhəmməd ibn Əli ibn Hüseyn Amilidən [ö. 1600] 1598-

ci ildə icazətnaməsini almışdır. Gəncliyinin bir neçə ilini Şirazda keçirən alim, 

sonralar Məkkədə yaşamış və orada [1626-27] vəfat etmişdir [Kohlberg, 

s.845]. Əstərabadi öz əsərlərində, xüsusilə “əl-Fəvaid əl-mədəniyyə” əsərində 

üsuli məktəbin əsaslarını tənqid edərək, Əxbari məktəbin prinsiplərini 

qurmağa çalışmışdır. Əstərabadiyə görə üsulilər müasir məsələlərin həllinə 

yönələn qanun çıxarmaq üçün ictihad və məntiqi rasionallıqdan istifadə edir, 

lakin yeganə etibarlı istinad mənbəyi Quran və məsum imamların (ə) 

hədisləridir. Üsulilərə görə hədislər etibarlılıq nöqteyi-nəzərdən səhih və zəif 

olaraq təsnif edildiyi halda, Əstərabadi dörd böyük şiə hədis toplusunda olan 

[Kuleyni, Səduq, Tusi] bütün hədisləri etibarlı sayır. Onları təsnif etmək 

imamların səlahiyyətlərinə şübhə doğurduğunu deyir [Abisaab, s.18], O, 

ictihadı “icdihad Allah dinində yeri olmayan bir şəxsi fikirdir [Astarabadi, 

s.285] [الاجتهاد راي لا مكان له في دين الله] deyə izah edərək bu kimi fikirlərlə 

əxbariliyin nəzəri əsaslarını formalaşdırmış, ictihadın rəddini, hədislərin mətnə 

əsasən anlaşılmasını və imamların (ə) dini rəhbərliyini müdafiə edirdi. 

3.2.Molla Möhsün Feyz Kaşani 

Hicri on birinci əsrdə Kaşanın görkəmli şəxslərindən olan Feyz Kaşaninin 

[ö. 1680] İranda şiəliyin institusionallaşması dövrünə təsadüf edir. Həyatını şiə 

təlimlərini yaymağa həsr edən Kaşani Quran, hədis, fəlsəfə, əxlaq sahəsində 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.246-259 

253 

çoxsaylı qiymətli əsərlərin müəllifidir. Feyz Kaşani ustadlarının elmi-mənəvi 

fikirlərindən təsirlənmiş və öz əsərləri ilə uyğunlaşdırmağa çalışmışdır. Onun 

fikrinə görə ağıl, vəhy, təsəvvüf bir-birilə ahəng içindədir və şiə imamlarının 

hədislərində müxtəlif növ fəlsəfi, mənəvi təlimlərin şahidi olmaq olar [İzahlı 

Dini Terminlər Lüğəti, s.83]. 

Səfəvi dövrünün mühüm əxbari alimi, filosofu, ilahiyyatçısı olan Kaşani ərəb 

və fars dillərində təxminən 150-200 kitab və ya risalə yazmışdır [Lambden]. 

Sufiyanə meylləri ilə məşhur olan Kaşani ilk təhsilini atası Şah Mürtəzadan 

almış, onun zəngin kitabxanasından faydalanmışdır. Ailəsinin elmi-

intellektual mühitə malik olması səbəbilə, elmə və irfana daha yaxın olmuşdur. 

Təhsilini davam etdirmək üçün İsfahana getmiş, bir il sonra hədis və fiqh 

öyrənmək üçün Əxbari məktəbinin aparıcı nümayəndələrindən olan Məcid 

Bəhraninin yanına, Şiraza köçmüşdür. Gəlişindən bir neçə ay sonra Bəhrani 

dünyasını dəyişdiyi üçün o, İsfahana qayıdaraq şeyx Bəhaəddin Amuli, Mir 

Damad və b.-dan dərs almışdır. Sonrakı illərdə Molla Sədranın tələbəsi olmuş, 

onun fəlsəfəsi ilə öz əsərlərinə yön vermişdir. Ona “Feyz” təxəllüsünü verən 

müəllimi Molla Sədra öz qızlarından biri ilə onu evləndirmişdir [Algar, s.452]. 

Feyz Kaşaninin əsərlərinə nəzər saldıqda mövzu üzrə aşağıdakı kimi təsnif 

edilir: 

Fəlsəfə, kəlam, təsəvvüf: 
“Ayineyi-şahi”, “Ənvaru-hikmə”, “Eynul-yəqin”, “Elmul-yəqin”, “Əl-

Kəlimatut-tarifə fi zikri mənşə ixtilafil-ümmətil-mərhumə”, “Ziyaül-qəlb”. 

Fiqh, hədis, təfsir, şeir: 

“Məfatihuş-şərai”, “Nəqdül-üsulil-fiqhiyyə”, “Ən-Nəvadir”, “Əl-Vafi”, “ 

Əl-Əsfa”, “Təfsirus-Safi”, “Divan” və s. [Algar, s.520]. 

3.3.Məhəmməd Təqi Məclisi 

1594-cü ildə İsfahanda dünyaya gələn Məhəmməd Təqi Məclisinin soyu ata 

tərəfindən “Hilyətül-övliya” adlı əsərin müəllifi Əbu Nuaym əl-İsfahaniyə, ana 

tərəfindən isə Cəbəlülamilin müctehidlərindən olan Dərviş Məhəmməd bin 

Həsən əl-Amiliyə söykənir [Üzüm, s. 255]. Şiənin hədis mənbəyi sayılan 

“Biharul-Ənvar”ın müəllifi olan oğlu Məhəmməd əl-Baqirdən fərqlənməsi 

üçün Məclisiyə “Məclisi-Əvvəl” deyə xitab edilmişdir. İsfahanın elm 

ocaqlarının sayılıb-seçilən alimlərindən və Səfəvi sarayı ilə sıx əlaqələri 

mövcud olan Məclisi başda Bəhaəddin Amili, Tustəri, İshaq əl-Əstərabadi 

olmaqla dövrün görkəmli alimlərindən dərs almışdır. Səfəvi hökmdarı ll Şah 

Abbasla yaxın münasibətləri olan Məclisi, yazdığı əsərləri Şah Abbasa ithaf 

etmişdir. Müəllimi Şeyx Bəhaəddin Amilinin vəfatından sonra İsfahanın cümə 

imamlığı vəzifəsinə təyin edilən Məclisi, ömrünün böyük bir qismini 

Peyğəmbər və Əhli-Beytdən nəql edilən hədisləri toplamağa həsr etmişdir. 

İmamlardan (ə) nəql edilən hədisləri nəşr edən ilk alim ünvanına sahib olan 

Məclisi, şiə fiqhinin iki əsas cərəyanlarından olan əxbariliyə meyl etmiş, 



Mirabbas Mirbaghirov, Ibrahim Quliyev 

AKHBARISM AND ITS PLACE IN SHIITE JURISPRUDENCE 
 

254 

imamlardan alınan hədis rəvayətlərinin hər dövrdə [buna qeyb dövrü də 

daxildir] insanlara açıq yol göstərdiyini, əlavə ictihada ehtiyac olmadığı fikrini 

müdafiə etmişdir. “Rövzətül-müttəqin”, “Ehyaül-hədis” kimi bir sıra əsərlərin, 

şərhlərin müəllifi olaraq Məhəmməd Təqi Məclisinin əsərlərində Əhli-Beytin 

(ə) hədislərindən və təsəvvüfdən örnəklər görmək mümkündür. Özündən sonra 

hədis toplama işini övladları davam etdirmiş, oğlu Məhəmməd Baqir əl-

Məclisi və qızı bu yolda atalarının davamçıları olmuşdur. 

3.4.Yusif Bəhrani 

18-ci əsr şiə alimlərindən olan, mühəddis, fəqih islam aləmində öz dəst-xətti 

ilə seçilən Yusif Behraninin tam adı Yusif ibn Əhməd ibn İbrahim əd-Dirazi 

əl-Bəhranidir. 1696-cı ildə Bəhreyndə dünyaya gəlmiş və bu səbəbdən Bəhrani 

təxəllüsü ilə tanınmışdır. İlk təhsilini ata və babasından almış, daha sonra 

dövrün tanınmış elm mərkəzlərindən olan Nəcəf, Kərbəla və İranın Xuzistan 

vilayətində mədrəsədə davam etdirmişdir. 

Yusif Bəhraninin yaşadığı dövrə nəzər saldıqda bölgədə hakimiyyət 

çəkişmələrinin yaşanması və yaranan qarışıqlıqlar səbəbindən Bəhraninin bir 

neçə dəfə köç etməsinə şahid oluruq. Bəhreyndən Kirmana, Şiraza, Fəsaya köç 

etmək məcburiyyətində qalan Bəhrani ilk dövrlərdə Fəsa vilayətində bu 

ərazinin idarəedicisi tərəfindən hörmətlə qarşılanmış, xəracdan azad edilmiş, 

müəllimlik fəaliyyəti ilə yanaşı, əkinçiliklə də məşğul olmasına şərait 

yaradılmışdır. Çox keçmədən rəhbərin vəfatından sonra bu haldan istifadə 

edən üsulilər Bəhraninin evinə basqın etmiş və ona məxsus kitabları 

yağmalamışlar. Yaşanan hal qarşısında Qəzvinə köç edən Bəhraninin ardınca 

ərazidə əxbari-üsuli mübahisələri özünün ən pik həddinə gəlib çatmışdı. Bu 

səbəbdən İranı tərk edən alim Kərbəlaya köç edərək ömrünün sonuna qədər 

[1772] burada yaşamışdır. 

Kərbəlada yaşadığı dövr ərzində əxbari-üsuli qarşıdurmasının, ixtilaflı 

məsələlərin aradan qaldırılması üçün əlindən gələni əsirgəməmiş, eyni 

zamanda saysız-hesabsız görkəmli alimlərin müəllimi olmuşdur. Kərbəlada 

vəfat edən [1772/1774] Bəhrani Əstərabadidən sonra əxbari düşüncəsinin 

sistemləşdirilməsində əvəzsiz rolu olan bir şəxsiyyətdir. Onun fiqh sahəsində 

yazılmış “Əl-Hədaiq ən-Nadira” adlı çoxcildli əsəri rəvayət mərkəzli fiqh 

yanaşması və əxbariliyin zirvə nöqtəsi olma xüsusiyyətini daşıyır. Əxbarilər 

və üsulilər arasındakı ixtilafın çox şişirdildiyini, iki cərəyan arasındakı fərqin 

sadəcə rasionalist baxış olmasından ibarət olması, nəticədə yenə istinad 

ediləcək və üzərində araşdırma aparılacaq mənbənin imamlardan (ə) və 

peyğəmbərdən (s) gələn hədislər olmasını söyləməsi onun bu iki cərəyan 

nümayəndələrinin bir-birinə olan düşmənçiliyini aradan qaldırmaq üçün 

humanist mövqe sahibi olmasına bir nümunədir. Onun bu addımı hər nə qədər 

humanist mövqeyə sahib olmasından xəbər verirdisə də, onunla yanaşı üsuli 

məktəbin qabaqcıl simalarından olan “müctehidlər ustadı” adlanan Bəhbəhani 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.246-259 

255 

üsuli tərəfdarlarına qarşı barışmaz mövqe tutan Bəhrani ilə elmi bəhslər edərək 

öz etiqadını təsdiqlətmişdir. Bəhrani də Kərbəlada Bəhbəhaninin fəaliyyətinə 

izn vermiş, üsuli cərəyanının öyrənilməsi, tədqiq və təbliğinə şərait yaratmışdır 

[Uyar, s.430]. 

Əxbari məktəbinin son dövr klassik alimi olan Bəhrani bir çox dəyərli 

əsərlərin müəllifidir. Onun “Əl-Hədaiq” əsəri hətta onunla fikir ayrılığında 

olan üsuli alimlər tərəfindən belə yüksək qiymətləndirilmiş və istinadlar 

olunan əsərə çevrilmişdir. Bu səbəbdən Bəhraniyə “Sahibul-Hədaiq” olaraq 

xitab edilmiş və əsərin əsl sahibinin o olmasına işarə verilmişdir. Bu əsərdə 

onun üsuli metodlar haqqında olan “İctihad əhli imamların hədislərini öz 

anladıqları kimi yozur, halbuki Allahın dini məsumların sözlərində gizlidir” 

[Bahrani, s. 85] fikri əxbarilikdə olan mövqeyini nümayiş etdirir. 

4.Əxbariliyin şiə fiqhində yeri 

Şiə hüquq sistemində mənbə mərkəzli yanaşmaya söykənən və islamda 

məsum imamların hədislərindən və Qurandan başqa heç bir mötəbər dəlilin 

olmadığı fikrinin təməlləri üzərində qurulan əxbarilikdə bu yanaşmanın səbəbi 

kimi “Səqəleyn hədisi”ni görə bilərik: 

الهدی  فيهلثقلين کتاب الله وعترتی ما ان تمسکتم بهما لن تضلوا بعدی: کتاب اللهانی تارک فيکم ا

انهما لن والنور حبل ممدود من السماء الی الارض وعترتی اهل بيتی وان اللطيف الخبير قد اخبرنی

 .يفترقا حتی يردا علی الحوض وانظروا کيف تخلفونی فيهما

Tərcümə “Sizin aranızda iki qiymətli əşya [əmanət] qoyuram: Allahın kitabı 

və Əhli-Beytim. Bunlara bağlansanız, zəlalətə düşməzsiniz. Bunlar [Qiyamət 

günündə] Cənnət hovuzunun kənarında mənim hüzuruma çatana kimi bir-

birindən ayrılmazlar” [imameli.az, 2025]. 

Əxbarilikdə rəvayət edilmiş mətnlərə [hədislərə] sadə yanaşma mövcud 

olub, onlar üzərində əlavə əqli çıxarış aparmaq əvəzinə həmin mətnlərin həqiqi 

mənasına bağlı qalmaq təşviq edilir [encyclopedia.com, 2025]. 12-ci imamın 

(ə) böyük qeybindən sonra yaşanacaq hadisələr və bundan doğan sualların 

cavabını tapmaqda belə Əhli-beyt ənənələrinə və xəbərlərinə əməl edilməsinə, 

bundan doğan nəticələrə etibar edilir. Fətvalar əgər ictihada əsaslanırsa bu 

zaman Əxbarilikdə bu fətvaya yer verilmir. 

Əxbari cərəyanında dini təbliğlə məşğul olan şəxslərin siyasətdə mövqe 

tutmasına izn verilmir. Bununla belə vilayəti-fəqih anlayışı rədd edilərək, dini 

təbliğ edən məsul şəxslərin dövlət və hökümət idərəçilərinə yalnız məsləhət 

verməsinin doğru olduğu fikri müdafiə edilir. Dinlə dövlətin ayrı olduğunu və 

bunları birləşdirəcək yeganə şəxsin sonuncu imam (ə) olduğunu, [Momen, 

s.185] onun zühurundan sonra bu hadisənin [dinlə dövlətin birləşdirilməsi] baş 

tutacağı əsas fikirdir. 

Bu cərəyan daxilində mövcud olan fikirlərdə hüquqi qərar qəbul 

olunmasında fəlsəfi rasionallaşma məhdudlaşdırılır [islamtimes.com, 2025]. 

Mövcud olan hədis rəvayətlərindən və Qurandan savayı başqa heç bir 



Mirabbas Mirbaghirov, Ibrahim Quliyev 

AKHBARISM AND ITS PLACE IN SHIITE JURISPRUDENCE 
 

256 

mənbənin fiqhi qərarını qəbul etməyən əxbarilikdə bir şeyin halal və haramlığı 

şübhə altındadırsa, o zaman haqqında şübhə duyulan şey haram olaraq qəbul 

edilir [al-islam.org, 2025]. 

5.Nəticə 

Nəticə olaraq ifadə etsək, şiəlikdə iki əsas cərəyandan biri olan əxbarilik, dini 

hökmləri imamlar dövründə bir başa məsumların özlərindən almağı, 

imamlardan sonrakı dövrdə (buna qeyb dövründə yaranan günümüzdəki 

problemlər və suallar da daxildir) isə onlardan günümüzə qədər gələn 

hədislərindən və Quran ayələrindən almağı əsas götürürlər. Bəzi ifrat əxbarilər 

isə yalnız imam xəbərlərinə, hədislərinə istinad edirlər. Onların fikrincə Quran 

müfəssər olmayıb, ondakı ayələri şərh etmək xüsusiyyətinə ancaq məsum 

imamlar sahibdirlər. Bu səbəbdən də imamların həyatda olduğu müddətdə 

Qurandan hökm çıxarmaq onların öz səlahiyyətlərinə aid olub, qeybdən 

sonrakı dövrdə Quranı şərh etmək vəzifəsi heç kimə məxsus olmamışdır. Əldə 

olunacaq hökmlər üçün bu dövrdə sadəcə yeganə istinad mənbəyi isə hədislər 

olaraq qəbul edilir. İctihad və əqli mühakiməyə yer olmayan əxbarilikdə 

imamlardan (ə) gələn bütün hədislər səhih qəbul edilir. Digər tərəfdən bu hal 

uzun müddət davam etməmiş, əxbarilik qarşısında əqli üstün sayan, ictihad 

nəticəsində fiqhi hökmlərlə fətva verən üsulilik üstünlük təşkil etmişdir. 

Tarixin müəyyən dövrlərində bu iki cərəyan arasında qarşıdurma görünsə də, 

Yusif Bəhrani kimi mühəddislər daha humanist mövqe tutmuş və fikir 

ayrılıqlarının düşmənçiliyə səbəb olmamalı olduğunu vurğulamışlar. Bu gün 

əxbarilik islam elmləri sahəsində tədqiq olunan bir mövzu kimi diqqət çəkir. 

Günümüzdə əhalisinin əksəriyyəti şiə olan Azərbaycanda dini elmlər əsasən 

əqli mühakiməyə əsaslanır. İctihad, müctehidin təqlidi Azərbaycan ərazisində 

yaşayan şiə məzhəbinin nümayəndələrinin seçimidir. Bu səbəbdən də 

üstünlüyün üsuliliyə verildiyini demək mümkündür. 

Əxbarilik hər nə qədər günümüzdə yayılıb, inkişaf etməsə də, bu cərəyanın 

ideologiyası müsbət tərəfləri ilə şiə məzhəbinin nümayəndələri üçün yaxşı 

örnək təşkil edir. Misal üçün, məsumlara (ə) hörmət, onlardan gələn hədislərə 

əlavələr edilməsinin qadağan edilməsi, hədislərin saflığına şübhə salacaq əlavə 

şərhlərdən kənar olmaq, hədisləri əmanət bilib sadiqlik nümayiş etdirmək bu 

cərəyanın müsbət keyfiyyətlərindən qəbul edilir. 

 

6.ƏDƏBİYYAT 

1. Seyidəliyev, N. (2015). Dini terminlər lüğəti. Bakı: Elm və Təhsil, s.29. 

2. Yıldız, S. (2020). İmamiyye Şiasının kıraat tasavvurları. Ankara 

(Çankaya): İlahiyyat Yayınları, s.397. 

3. Savory, R. M. (1980). Iran under the Safavids. Cambridge: Cambridge 

University Press. 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.246-259 

257 

4. Roemer, H. R. (1986). The Safavid period. In The Cambridge History of 

Iran (Vol. 6). Cambridge: Cambridge University Press. 

5. Newman, A. J. (2006). Safavid Iran: Rebirth of a Persian empire. London: 

I. B. Tauris. 

6. Münşi Türkman, İ. B. (2009). Tarix-i aləmara-yi Abbasi. Bakı: Təhsil, s. 

792. 

7. İzahlı dini terminlər lüğəti. (2020). Bakı: Nurlar Nəşriyyatı, 320 s., s.83. 

8. Kohlberg, E. (1987). Astarabadi, Molla Mohammad Amin. Encyclopaedia 

Iranica. Retrieved from https://www.iranicaonline.org/articles/astarabadi-

molla-mohammad-amin-b/ 

9. Sahibi, M. J. (2009). Akhbarism and the ideology of reform. Islam Times. 

Retrieved from https://www.islamtimes.com/en/article/6823/akhbarism-

and-the-ideology-of-reform 

10. Akhbariyya. Encyclopedia of Islam and the Muslim World. Retrieved from 

https://www.encyclopedia.com/religion/encyclopedias-almanacs-

transcripts-and-maps/akhbariyya 

11. Abisaab, R. J. (2015). Shiʿi Jurisprudence, Sunnism, and the Traditionist 

Thought (Akhbārī) of Muhammad Amin Astarabadi (D. 1626–27). 

International Journal of Middle East Studies, 47(1), 5–23. 

https://doi.org/10.1017/S0020743814001421 

12. Arefnia, T. (2023). The course of the evolution of the fundamental ideas 

and works of Allame Feyz Kashani: From Usuli to Akhbari. Islamic Law 

and Jurisprudence Studies, 15(30), 233–262. 

https://doi.org/10.22075/feqh.2022.22914.2811 

13. Astarabadi, M. A. (1623/2007). Al-Fawaid al-Madaniyya. Qum: Nashr al-

Hadith. 

14. Parsa, F. (2022). The analysis of Feyz Kashani’s thoughts, a renowned 

Kashani figure. Studies of Kashan, 14(2), Serial No. 27, pp.119–134. 

https://doi.org/10.22052/KASHAN.2022.243057.1019 

15. Lambden, S. (2017). Fayḍ al-Kāshī / Kāshānī, Muhammad ibn Murtaḍá 

(d. 1090/1680). UC Merced. Retrieved from 

https://hurqalya.ucmerced.edu/node/3161 

16. Algar, H. (1999). Fayz-e Kasani, Molla Mohsen-Mohammad. 

Encyclopaedia Iranica, Vol. IX, Fasc. 5, pp.452–454. Retrieved from 

https://www.iranicaonline.org/articles/fayz-e-kasani/ 

17. Algar, H. (1995). Feyz-i Kaşânî. TDV İslam Ansiklopedisi, Cild 12. 

İstanbul, s.520–522. 

18. Üzüm, İ. (2003). Akhbâriyye. TDV İslam Ansiklopedisi, Cild 28. Ankara, 

s.255. 

19. Uyar, M. (1999). Ibn Usfur El-Bahrani. TDV İslam Ansiklopedisi, Cild 20. 

İstanbul, s.430–431. https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-usfur-el-bahrani 

https://www.iranicaonline.org/articles/astarabadi-molla-mohammad-amin-b/
https://www.iranicaonline.org/articles/astarabadi-molla-mohammad-amin-b/
https://www.islamtimes.com/en/article/6823/akhbarism-and-the-ideology-of-reform
https://www.islamtimes.com/en/article/6823/akhbarism-and-the-ideology-of-reform
https://www.encyclopedia.com/religion/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/akhbariyya
https://www.encyclopedia.com/religion/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/akhbariyya
https://doi.org/10.1017/S0020743814001421
https://doi.org/10.22075/feqh.2022.22914.2811
https://doi.org/10.22052/KASHAN.2022.243057.1019
https://hurqalya.ucmerced.edu/node/3161
https://www.iranicaonline.org/articles/fayz-e-kasani/
https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-usfur-el-bahrani


Mirabbas Mirbaghirov, Ibrahim Quliyev 

AKHBARISM AND ITS PLACE IN SHIITE JURISPRUDENCE 
 

258 

20. Bahrani, Y. (1999). Al-Hadaiq al-nadira fi ahkam al-itra al-tahira (Vols. 

1–26). Qum: Muassasat al-Nashr al-Islami, p.135. 

21. İmameli.az (2020). Əhli-sünnə rəvayətlərində Səqəleyn hədisi. Retrieved 

from https://imameli.az/mubahise/795-ehli-sunne-revayetlerinde-

seqeleyn-hedisi.html 

22. Momen, M. (1985). An introduction to Shi‘i Islam: The history and 

doctrines of Twelver Shi‘ism. Oxford: G. Roland, p.185. ISBN 978-0-

85398-201-2. 

23. Al-Samawi, M. A. (n.d.). Then I was guided. Islamic Seminary 

Publications. Retrieved from https://al-islam.org/then-i-was-guided-

muhammad-al-tijani-al-samawi 

 

REFERENCES 

1. Seyidaliyev, N. (2015). Dictionary of religious terms. Baku: Elm ve Tehsil, 

p.29. (in Azerbaijani) 

2. Yildiz, S. (2020). Recitation conceptions in Imami Shiism. Ankara 

(Cankaya): Ilahiyyat Yayinlari, p.397. (in Turkish) 

3. Savory, R. M. (1980). Iran under the Safavids. Cambridge: Cambridge 

University Press. (in English) 

4. Roemer, H. R. (1986). The Safavid period. In The Cambridge history of 

Iran (Vol. 6). Cambridge: Cambridge University Press. (in English) 

5. Newman, A. J. (2006). Safavid Iran: Rebirth of a Persian empire. London: 

I. B. Tauris. (in English) 

6. Munshi Turkman, I. B. (2009). Tarikh-i alamara-yi Abbasi. Baku: Tehsil, 

p.792. (in Azerbaijani) 

7. Annotated dictionary of religious terms. (2020). Baku: Nurlar Nesriyyati, 

320 p., p.83. (in Azerbaijani) 

8. Kohlberg, E. (1987). Astarabadi, Molla Mohammad Amin. Encyclopaedia 

Iranica. Retrieved from https://www.iranicaonline.org/articles/astarabadi-

molla-mohammad-amin-b/ (in English) 

9. Sahibi, M. J. (2009). Akhbarism and the ideology of reform. Islam Times. 

Retrieved from https://www.islamtimes.com/en/article/6823/akhbarism-

and-the-ideology-of-reform (in English) 

10. Akhbariyya. Encyclopedia of Islam and the Muslim World. Retrieved from 

https://www.encyclopedia.com/religion/encyclopedias-almanacs-

transcripts-and-maps/akhbariyya (in English) 

11. Abisaab, R. J. (2015). Shiʿi jurisprudence, Sunnism, and the traditionist 

thought (Akhbari) of Muhammad Amin Astarabadi (d. 1626–27). 

International Journal of Middle East Studies, 47(1), pp.5–23. 

https://doi.org/10.1017/S0020743814001421 (in English) 

https://imameli.az/mubahise/795-ehli-sunne-revayetlerinde-seqeleyn-hedisi.html
https://imameli.az/mubahise/795-ehli-sunne-revayetlerinde-seqeleyn-hedisi.html
https://al-islam.org/then-i-was-guided-muhammad-al-tijani-al-samawi
https://al-islam.org/then-i-was-guided-muhammad-al-tijani-al-samawi
https://www.iranicaonline.org/articles/astarabadi-molla-mohammad-amin-b/
https://www.iranicaonline.org/articles/astarabadi-molla-mohammad-amin-b/
https://www.islamtimes.com/en/article/6823/akhbarism-and-the-ideology-of-reform
https://www.islamtimes.com/en/article/6823/akhbarism-and-the-ideology-of-reform
https://www.encyclopedia.com/religion/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/akhbariyya
https://www.encyclopedia.com/religion/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/akhbariyya
https://doi.org/10.1017/S0020743814001421


“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.246-259 

259 

12. Arefnia, T. (2023). The course of the evolution of the fundamental ideas 

and works of Allame Feyz Kashani: From Usuli to Akhbari. Islamic Law 

and Jurisprudence Studies, 15(30), pp.233–262. 

https://doi.org/10.22075/feqh.2022.22914.2811 (in English) 

13. Astarabadi, M. A. (1623/2007). Al-Fawaid al-Madaniyya. Qum: Nashr al-

Hadith. (in Arabic) 

14. Parsa, F. (2022). The analysis of Feyz Kashani’s thoughts, a renowned 

Kashani figure. Studies of Kashan, 14(2), Serial No. 27, pp.119–134. 

https://doi.org/10.22052/KASHAN.2022.243057.1019 (in English) 

15. Lambden, S. (2017). Fayd al-Kashani (Muhammad ibn Murtada, d. 

1090/1680). UC Merced. Retrieved from 

https://hurqalya.ucmerced.edu/node/3161 (in English) 

16. Algar, H. (1999). Fayz-e Kashani, Molla Mohsen-Mohammad. 

Encyclopaedia Iranica, Vol. IX, Fasc. 5, pp.452–454. Retrieved from 

https://www.iranicaonline.org/articles/fayz-e-kasani/ (in English) 

17. Algar, H. (1995). Feyz-i Kashani. TDV Islam Ansiklopedisi, Vol. 12. 

Istanbul, pp.520–522. (in Turkish) 

18. Uzum, I. (2003). Akhbariyya. TDV Islam Ansiklopedisi, Vol. 28. Ankara, 

p.255. (in Turkish) 

19. Uyar, M. (1999). Ibn Usfur al-Bahrani. TDV Islam Ansiklopedisi, Vol. 20. 

Istanbul, pp.430–431. Retrieved from https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-

usfur-el-bahrani (in Turkish) 

20. Bahrani, Y. (1999). Al-Hadaiq al-nadira fi ahkam al-itra al-tahira (Vols. 

1–26). Qum: Muassasat al-Nashr al-Islami, p.135. (in Arabic) 

21. Imameli.az. (2020). The Hadith of Thaqalayn in Sunni narrations. 

Retrieved from https://imameli.az/mubahise/795-ehli-sunne-

revayetlerinde-seqeleyn-hedisi.html (in Azerbaijani) 

22. Momen, M. (1985). An introduction to Shi‘i Islam: The history and 

doctrines of Twelver Shi‘ism. Oxford: G. Roland, p.185. ISBN 978-0-

85398-201-2. (in English) 

23. Al-Samawi, M. A. (n.d.). Then I was guided. Islamic Seminary 

Publications. Retrieved from https://al-islam.org/then-i-was-guided-

muhammad-al-tijani-al-samawi (in English) 

 

https://doi.org/10.22075/feqh.2022.22914.2811
https://doi.org/10.22052/KASHAN.2022.243057.1019
https://hurqalya.ucmerced.edu/node/3161
https://www.iranicaonline.org/articles/fayz-e-kasani/
https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-usfur-el-bahrani
https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-usfur-el-bahrani
https://imameli.az/mubahise/795-ehli-sunne-revayetlerinde-seqeleyn-hedisi.html
https://imameli.az/mubahise/795-ehli-sunne-revayetlerinde-seqeleyn-hedisi.html
https://al-islam.org/then-i-was-guided-muhammad-al-tijani-al-samawi
https://al-islam.org/then-i-was-guided-muhammad-al-tijani-al-samawi

