
“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.271-283 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

271 

UDC: 719.; 94.(479.24). 

LBC: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 e)64 

MJ № 441 

10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.271-283 
SHAH ISMAIL I’S DECREE OF 1512: AN ANALYSIS IN ACCORDANCE 

WITH THE STRUCTURE OF A CLASSICAL WAQF DOCUMENT 

Zahra Islamova 
Abstract. This article is devoted to an analysis of the decree issued in 918 AH 

(1512) by Shah Ismail I, the founder of the Safavid state, through the prism of the 

structural and legal principles of classical Islamic waqf documents. The main 

objective of the study is to determine the extent to which this decree corresponds to 

the institution of waqf in terms of its content and functional characteristics, despite its 

formal presentation as a soyurghal act. The article systematically examines the 

religious and moral preamble of the decree, the detailed description of the endowed 

property, full exemption from taxes and administrative interference, management 

mechanisms, and elements of legal validation. The research demonstrates that the 

extensive references to Qur’anic verses, the use of expressions emphasizing 

“perpetual donation” and “immutability,” as well as the prohibition against requiring 

annual renewal of the document, are consistent with the principle of permanent and 

inviolable property inherent in classical waqf law. These features indicate that the 

document should be regarded not merely as a reward-oriented soyurghal act, but 

rather as a hybrid legal model reflecting waqf-type relations. The article offers a 

comparative analysis of the institutions of soyurghal and waqf, clarifying their 

functional boundaries within the Safavid administrative system. At the same time, the 

political and military context of the decree’s issuance- namely Shah Ismail I’s 

campaigns toward Transoxiana- is taken into consideration, allowing for an 

assessment of the document’s regional strategic significance. Ultimately, the 1512 

decree of Shah Ismail I is evaluated as an early and significant example of the 

formation of waqf thought and the legal-institutional system during the Safavid 

period. 

Keywords: Shah Ismail I, Safavid state, waqf law, soyurghal, decree of 1512, 

Islamic law, state administration 

                                                                                                                              
 Doctor of philosophy in history, Baku State University, lecturer; Baku, Azerbaijan 

E-mail: zahraislamova@bsu.edu.az; zehra.islamova.80@mail.ru 

https://orcid.org/0000-0002-9530-4263 
To cite this article: Islamova, Z. [2026]. SHAH ISMAIL I’S DECREE OF 1512: AN ANALYSIS IN 

ACCORDANCE WITH THE STRUCTURE OF A CLASSICAL WAQF DOCUMENT. “Metafizika” journal, 9(1), 

pp.271-283. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.271-283 

Article history: 

Received: 29.11.2025 Revised: 05.01.2026 Accepted: 02.02.2026 Published: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:zahraislamova@bsu.edu.az
mailto:zehra.islamova.80@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-9530-4263
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.271-283
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.271-283 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

272 

УДК: 719.; 94.(479.24). 

ББК: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 e)64 

MJ № 441 

10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.271-283 

ШАХ ИСМАИЛ И ИЗДАННЫЙ ИМ В 1512 ГОДУ ФИРМАН: 

АНАЛИЗ В СООТВЕТСТВИИ СО СТРУКТУРОЙ 

КЛАССИЧЕСКОГО ВАКФНОГО ДОКУМЕНТА 

Захра Исламова 
Абстракт. Настоящая статья посвящена анализу фирмана, изданного основателем 

Сефевидского государства шахом Исмаилом I в 918 г. хиджры (1512 г.), через призму 

структурных и правовых принципов классических исламских вакфных документов. 

Основная цель исследования заключается в определении степени соответствия данного 

фирмана институту вакфа с точки зрения его содержания и функциональных 

характеристик, несмотря на его формальное оформление в виде акта сойургала. В статье 

последовательно рассматриваются религиозно-нравственное предисловие фирмана, 

детальное описание передаваемого имущества, полное освобождение от налогов и 

административного вмешательства, механизмы управления и элементы правового 

подтверждения. Исследование показывает, что широкое обращение к аятам Корана, 

использование формулировок, подчеркивающих «вечный дар» и «неизменность», а 

также запрет на ежегодное требование обновления документа соответствуют принципу 

постоянной и неприкосновенной собственности, характерному для классического 

вакфного права. Эти особенности свидетельствуют о том, что данный документ 

представляет собой не просто акт вознаграждения в форме сойургала, но и смешанную 

модель правовых отношений, близкую по своей сущности к институту вакфа. В статье 

в сравнительном аспекте анализируются институты сойургала и вакфа, уточняются их 

функциональные границы в системе сефевидского управления. Одновременно с этим 

учитывается политико-военный контекст издания фирмана — походы шаха Исмаила I 

в направлении Мавераннахра, что позволяет оценить и его региональное стратегическое 

значение. В итоге фирман 1512 года рассматривается как ранний и значимый пример 

формирования вакфного мышления и правовых институциональных основ в эпоху 

Сефевидов. 

Ключевые слова: Шах Исмаил, Сефевидское государство, вакфное право, 

сойургал, фирман 1512 года, исламское право, государственное управление 

                                                                                                                              
 Доктор философии по истории, Бакинский Государственный Университет, преподаватель; Баку, Азербайджан 

E-mail: zahraislamova@bsu.edu.az; zehra.islamova.80@mail.ru 

https://orcid.org/0000-0002-9530-4263 
Цитировать статью: Исламова, З. [2026]. ШАХ ИСМАИЛ И ИЗДАННЫЙ ИМ В 1512 ГОДУ ФИРМАН: 

АНАЛИЗ В СООТВЕТСТВИИ СО СТРУКТУРОЙ КЛАССИЧЕСКОГО ВАКФНОГО ДОКУМЕНТА. Журнал 

«Metafizika», 9(1), с.271-283. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.271-283 

История статьи: 

Поступила: 29.11.2025 Переработана: 05.01.2026 Принята: 02.02.2026 Опубликована: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:zahraislamova@bsu.edu.az
mailto:zehra.islamova.80@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-9530-4263
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.271-283
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.271-283 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 
 

273 

UOT: 719.; 94.(479.24). 

KBT: 63.3(2)6-6 

MJ № 441 

10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.271-283 
ŞAH İSMAYILIN 1512-Cİ İL FƏRMANI: KLASSİK VƏQF SƏNƏDİ 

STRUKTURUNA UYĞUN TƏHLİL 

Zəhra İslamova 
Abstrakt. Bu məqalə Səfəvi dövlətinin banisi Şah I İsmayılın 918-ci il (1512) 

tarixli fərmanının klassik İslam vəqf sənədlərinin struktur və hüquqi prinsipləri 

prizmasından təhlilinə həsr olunmuşdur. Tədqiqatın əsas məqsədi sözügedən 

fərmanın formal baxımdan soyurqal aktı kimi təqdim edilməsinə baxmayaraq, 

məzmun və funksional xüsusiyyətlərinə görə vəqf institutuna nə dərəcədə yaxın 

olduğunu müəyyənləşdirməkdir. Məqalədə Şah İsmayılın fərmanının dini-mənəvi 

müqəddiməsi, əmlakın detallı təsviri, vergi və inzibati müdaxilələrdən tam 

azadolma, idarəetmə mexanizmləri və hüquqi təsdiq elementləri sistemli şəkildə 

araşdırılmışdır. Tədqiqat göstərir ki, fərmanda Qurani-Kərim ayələrinə geniş 

istinad, “əbədi hədiyyə” və “dəyişilməzlik” kimi ifadələr, eləcə də hər il yeni 

sənəd tələb edilməsinin qadağan olunması klassik vəqf hüququna xas olan daimi 

və toxunulmaz mülkiyyət prinsipinə uyğun gəlir. Bu xüsusiyyətlər sənədin yalnız 

mükafatlandırma məqsədli soyurqal aktı deyil, eyni zamanda vəqf tipli hüquqi 

münasibətləri əks etdirən qarışıq model olduğunu ortaya qoyur. Məqalədə 

soyurqal və vəqf institutları müqayisəli şəkildə təhlil edilmiş, onların Səfəvi 

idarəçilik sistemindəki funksional sərhədləri aydınlaşdırılmışdır. Eyni zamanda 

fərmanın verildiyi siyasi-hərbi kontekst- Şah I İsmayılın Mavərənnəhr 

istiqamətində yürüşləri- nəzərə alınaraq sənədin regional strateji əhəmiyyəti də 

qiymətləndirilmişdir. Nəticə etibarilə, Şah İsmayılın 1512-ci il fərmanı Səfəvi 

dövründə vəqf düşüncəsinin və hüquqi-institusional sistemin formalaşmasının 

erkən və mühüm nümunəsi kimi dəyərləndirilir. 

Açar sözlər: Şah İsmayıl, Səfəvi dövləti, vəqf hüququ, soyurqal, 1512-ci il 

fərmanı, İslam hüququ, dövlət idarəçiliyi 

                                                                                                                              
 Tarix üzrə fəlsəfə doktoru, Bakı Dövlət Universitetinin müəllimi; Bakı, Azərbaycan 

E-mail: zahraislamova@bsu.edu.az; zehra.islamova.80@mail.ru 
https://orcid.org/0000-0002-9530-4263 

Məqaləyə istinad: İslamova, Z. [2026]. ŞAH İSMAYILIN 1512-Cİ İL FƏRMANI: KLASSİK VƏQF SƏNƏDİ 

STRUKTURUNA UYĞUN TƏHLİL. “Metafizika” jurnalı, 9(1), səh.271-283. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.271-283 

Məqalənin tarixçəsi: 

Daxil olub: 29.11.2025 Yenidən baxılıb: 05.01.2026 Təsdiqlənib: 02.02.2026 Dərc olunub: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:zahraislamova@bsu.edu.az
mailto:zehra.islamova.80@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-9530-4263
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.271-283
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Zahra Islamova 

SHAH ISMAIL I’S DECREE OF 1512: AN ANALYSIS IN ACCORDANCE WITH THE STRUCTURE OF A … 
 

274 

1.Giriş 
XVI əsrin əvvəllərində Azərbaycan tarixində yeni bir siyasi və ideoloji 

mərhələnin başlanğıcı Səfəvi dövlətinin banisi Şah İsmayıl I (1501–1524) ilə 

bağlıdır. Şah İsmayıl yalnız hərbi-siyasi lider kimi deyil, həm də dini-ideoloji 

islahatçı, mərkəzləşdirilmiş dövlət qurucusu və hüquqi-institusional sistemin 

formalaşdırıcısı kimi çıxış etmişdir. Onun hakimiyyəti dövründə şiəlik dövlət 

ideologiyası səviyyəsinə qaldırılmış, dini institutların, xüsusilə vəqf sisteminin 

hüquqi bazası möhkəmləndirilmişdir. Şah İsmayılın 1512-ci ildə verdiyi 

fərman bu baxımdan xüsusi əhəmiyyət daşıyır. Sözügedən sənəd yalnız 

konkret bir vəqf təsisatının təsis edilməsi ilə məhdudlaşmır, eyni zamanda 

Səfəvi dövlətinin erkən mərhələsində vəqf institutunun hüquqi, inzibati və 

sosial funksiyalarının necə tənzimləndiyini əks etdirən mühüm mənbə kimi 

çıxış edir. Bu fərman, klassik İslam vəqf sənədlərinin struktur elementlərinə 

uyğunluğu baxımından da elmi təhlilə cəlb edilməyə layiqdir. 

Vəqf institutu İslam hüququnun ən mühüm sosial-iqtisadi mexanizmlərindən 

biri olub, xeyriyyəçilik, dini xidmətlərin təşkili, təhsil və sosial təminatın 

davamlılığını təmin edən hüquqi vasitə kimi formalaşmışdır. Fiqh baxımından 

vəqf, müəyyən əmlakın Allah yolunda əbədi olaraq dövriyyədən çıxarılması 

və onun gəlirlərinin ictimai və ya dini məqsədlərə yönəldilməsi anlamını 

daşıyır [İslamova, 2025, 324-325]. Azərbaycan ərazisində vəqf institutu erkən 

orta əsrlərdən etibarən geniş yayılmış, Şirvanşahlar, Qaraqoyunlu, Ağqoyunlu 

və xüsusilə Səfəvilər dövründə dövlət tərəfindən hüquqi çərçivəyə salınmışdır. 

Səfəvi hakimiyyəti illərində vəqf yalnız dini qurumların maliyyə dayağı deyil, 

həm də dövlətin ideoloji siyasətinin, şiə dini institutlarının və sosial nəzarət 

mexanizmlərinin mühüm alətinə çevrilmişdir. Bu kontekstdə Şah İsmayılın 

fərmanları, klassik vəqf hüququnun yerli siyasi və sosial reallıqlara 

uyğunlaşdırılmasını əks etdirən əsas mənbələr sırasındadır. 

Bu tədqiqatın əsas məqsədi Şah İsmayılın 1512-ci il tarixli fərmanını klassik 

İslam vəqf sənədlərinin struktur xüsusiyyətləri prizmasından təhlil etmək, 

sənədin hüquqi məzmununu, terminoloji xüsusiyyətlərini və funksional 

yönlərini müəyyənləşdirməkdir. Eyni zamanda fərmanın Səfəvi dövlətinin 

yaranması dövründə vəqf institutunun formalaşmasında oynadığı rolun elmi 

əsaslarla araşdırılması nəzərdə tutulur. Mövzunun aktuallığı bir tərəfdən Səfəvi 

dövrünə aid vəqf sənədlərinin hələ də kifayət qədər sistemli şəkildə tədqiq 

edilməməsi, digər tərəfdən isə Şah İsmayıl dövrünün hüquqi-institusional 

irsinin Azərbaycan tarixşünaslığında məhdud şəkildə işıqlandırılması ilə 

bağlıdır. Bu baxımdan, 1512-ci il fərmanının klassik vəqf sənədi kimi təhlili, 

həm hüquq tarixi, həm də sosial-iqtisadi tarix üzrə aparılan tədqiqatlara yeni 

elmi töhfə verə bilər. 

Tədqiqat zamanı elmi cəhətdən bir çox yeniliklər əldə edilmişdir: 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.271-283 

275 

- Məqalədə Şah İsmayılın 1512-ci il fərmanı ilk dəfə klassik İslam 

vəqf sənədi strukturu (niyyət, vəqf olunan əmlak, benefisiarlar, 

idarəetmə və hüquqi təminat mexanizmləri) əsasında sistemli 

şəkildə təhlil edilmişdir. 

- Tədqiqatda soyurqal və vəqf institutları arasında hüquqi fərqlər və 

oxşarlıqlar müqayisəli cədvəl vasitəsilə ortaya qoyulmuş, bu 

institutların Səfəvi idarəçilik modelindəki funksional sərhədləri 

aydınlaşdırılmışdır. 

- Şah İsmayılın fərmanının yalnız dini-hüquqi akt deyil, 

mərkəzləşdirilmiş dövlət idarəçiliyinin aləti kimi çıxış etdiyi 

əsaslandırılmışdır. 

- Vəqf institutunun Səfəvi dövlətində sosial rifah, təhsil və dini 

institutların institusionallaşmasında oynadığı rol yeni mənbə 

yanaşmaları ilə təhlil edilmişdir. 

- Məqalədə Səfəvi dövrü vəqf siyasətinin sonrakı Azərbaycan hüquqi 

və sosial ənənələrinə təsiri konseptual çərçivədə 

qiymətləndirilmişdir. 

2.Klassik vəqf sənədlərinin ümumi strukturu 

İslam hüququnda vəqf sənədləri yalnız mülkiyyət aktı deyil, eyni zamanda 

dini niyyət, hüquqi öhdəlik və sosial məsuliyyət daşıyan rəsmi sənədlər kimi 

formalaşmışdır. Klassik vəqfnamələr Qurani-Kərim ayələrinə, peyğəmbər 

hədislərinə və fiqh prinsiplərinə əsaslanaraq tərtib edilir, məzmun və struktur 

baxımından müəyyən sabit elementlərə malik olurdu. Şah İsmayılın 918-ci il 

(1512) tarixli fərmanı da bu ənənəvi strukturun əsas komponentlərini özündə 

əks etdirir. 

Klassik vəqf sənədlərinin hüquqi əsasını İslam hüququnun mülkiyyət və 

xeyriyyə institutlarına dair normaları təşkil edir. Vəqf anlayışı “mülkün əsli 

saxlanılmaqla gəlirinin Allah yolunda sərf edilməsi” prinsipi üzərində 

qurulmuşdur. Bu səbəbdən vəqfnamələr adətən Bismillah, həmd-səna və 

Qurani-Kərim ayələrinə istinadla başlayırdı. Şah İsmayılın fərmanının giriş 

hissəsində “Bağışlayan və mehriban Allahın adı ilə” ifadəsi ilə başlanması, 

ardınca əl-Ənam (6/165), əl-Hicr (15/21), əl-Vaqiə (56/10–11) [Qurani-Kərim, 

1992] və digər ayələrə yer verilməsi sənədin dini-legitim xarakterini 

gücləndirir və onu klassik vəqf sənədləri ilə eyni hüquqi-mənəvi çərçivəyə 

daxil edir. 

Klassik vəqf sənədlərinin ilk əsas bölməsi müqəddimə hissəsidir ki, bu 

hissədə vəqf edən şəxsin niyyəti, Allaha yaxınlaşmaq arzusu, xeyirxah 

məqsədləri və ictimai fayda amili vurğulanır. Adətən bu hissə tərif və dualarla 

müşayiət olunur. Şah İsmayılın fərmanında da niyyət açıq şəkildə ifadə edilir: 

dövlətə sədaqətlə xidmət etmiş şəxslərin mükafatlandırılması, səltənətə 

bağlılığın təşviqi və xidmətin davamlılığının təmin olunması əsas məqsəd kimi 



Zahra Islamova 

SHAH ISMAIL I’S DECREE OF 1512: AN ANALYSIS IN ACCORDANCE WITH THE STRUCTURE OF A … 
 

276 

ön plana çıxarılır. Bu xüsusiyyət klassik vəqfnamələrdə rast gəlinən “niyyətin 

bəyanı” prinsipinə tam uyğundur. 

Vəqf sənədlərinin mühüm tərkib hissələrindən biri vəqf edilən əmlakın dəqiq 

və ətraflı şəkildə təsviridir. Torpaq sahələri, kəndlər, bağlar, əkin sahələri, gəlir 

mənbələri və coğrafi mövqelər hüquqi mübahisələrin qarşısını almaq 

məqsədilə aydın şəkildə göstərilirdi. Şah İsmayılın fərmanında Gülpayeqan 

(Həmədan ilə İsfahan arasında yerləşir) mahalının Abrudə bölgəsinin “Vist” 

hissəsinin soyurqal kimi verilməsi, ərazilər, bağlar, əkin sahələri və gəlir 

mənbələrinin qeyd olunması klassik vəqf sənədlərindəki mülkiyyət təsviri 

ənənəsini əks etdirir. Şah İsmayılın sözügedən fərmanında ərazilərin məhz 

İsfahan–Həmədan xəttində yerləşən Gülpayeqan mahalına aid olması Səfəvi 

dövlətinin mərkəzi İran bölgələrində inzibati-iqtisadi nəzarəti 

möhkəmləndirməyə xüsusi önəm verdiyini göstərir. Bu baxımdan İsfahan 

ətrafının vəqf-soyurqal hüququna cəlb edilməsi, həm mühüm əhəmiyyət kəsb 

edən məkanın iqtisadi təminatının gücləndirilməsinə, həm də dini-siyasi 

legitimliyin mərkəzi coğrafiyada institusional əsasda bərqərar olunmasına 

xidmət etmişdir [The waqf system, 2025, 735-736]. 

Klassik vəqfnamələrdə vəqf olunan əmlakın istifadəsi, vergilərdən 

azadolma, toxunulmazlıq və dövlət müdaxiləsinin qadağan edilməsi kimi 

şərtlər ayrıca göstərilirdi. Bu şərtlər vəqfin “əbədi” xarakterini qorumağa 

xidmət edirdi. Təhlil olunan fərmanda malcəhət, ixracat, qanuni və qeyri-

qanuni vergilər, ulafə, salami, peşkəş və digər ödənişlərin tamamilə ləğv 

edilməsi, ölçmə və mühasibənin aparılmasının qadağan olunması klassik vəqf 

hüququnda mövcud olan toxunulmazlıq (hurmət əl-vəqf) prinsipinin açıq 

ifadəsidir. 

Klassik vəqf sənədlərində mütləq şəkildə vəqfin idarəçisini (mütəvəllini) 

müəyyən edən müddəalara yer verilirdi. Mütəvəlli vəqfin gəlirlərinin düzgün 

idarə olunmasına və şərtlərin icrasına cavabdeh şəxs hesab olunurdu. Şah 

İsmayılın fərmanında xacə Kamal Əbülfəthin soyurqal üzərində hüquqlarının 

tanınması, onun nümayəndələrinin və vəkillərinin fəaliyyətinə tam səlahiyyət 

verilməsi faktiki olaraq mütəvəlli funksiyasını yerinə yetirir və klassik 

struktura uyğunluq göstərir. 

Ənənəvi vəqf sənədləri şahidlərin qeyd edilməsi, hökmdar möhürü və tarixlə 

tamamlanırdı. Bu, sənədin hüquqi qüvvəsini təmin edən əsas elementlərdən 

idi. 918-ci ilin Zilhiccə ayında Natanzın Meymə qəsəbəsində yazılması, “uca 

və yüksək imza ilə bəzədilməsi” ifadələri və fərmanın icrasının məcburi elan 

edilməsi sənədin klassik hüquqi təsdiq mexanizmlərinə uyğun tərtib 

olunduğunu göstərir. Səlcuqlu, Elxani və Teymuri dövrlərinə aid 

vəqfnamələrdə də eyni struktur müşahidə olunur: dini müqəddimə, 

mülkiyyətin təsviri, vergi toxunulmazlığı, idarəçi təyini və hüquqi təsdiq. Qeyd 

olunmalıdır ki, Şah I İsmayıl 1512-ci ildə Mavərənnəhri ələ keçirmək niyyəti 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.271-283 

277 

ilə hərbi yürüş həyata keçirərək Meyməni və Fərb bölgələrini öz nəzarəti altına 

almışdır [Əbdi, 1992, 32]. Bu siyasi-hərbi şərait nəzərə alındıqda, sözügedən 

fərmanın məhz həmin məkanda verilməsi təsadüfi xarakter daşımır, əksinə 

Səfəvi hakimiyyətinin regional strateji maraqları ilə birbaşa bağlı idi. 

3.Şah İsmayılın fərmanının təhlili 

Şah İsmayılın 918-ci il (1512) tarixli fərmanı Səfəvi dövlətinin erkən 

mərhələsində hüquqi-siyasi idarəçilik mexanizmlərini, xüsusilə 

mükafatlandırma və mülkiyyət münasibətlərini əks etdirən mühüm sənəddir. 

Fərman formal olaraq soyurqal xarakteri daşısa da, məzmun və struktur 

baxımından klassik İslam vəqf sənədləri ilə ciddi oxşarlıqlar nümayiş etdirir 

və bu baxımdan vəqf hüququ kontekstində təhlil edilməyə layiqdir. Onu qeyd 

edək ki, soyurqal (monqol–tatar mənşəli termin olub “ehsan”, “bəxşiş”, 

“hədiyyə” və ya “imtiyaz” mənalarını ifadə edir) monqol istilaları dövründə 

formalaşmış və irsi xarakter daşıyan feodal torpaq mülkiyyəti növü kimi 

meydana çıxmışdır. İlkin mərhələdə soyurqallar əsasən hərbi aristokratiyanın 

nümayəndələrinə geniş ərazi vahidləri şəklində verilirdi və bu mülkiyyət növü 

sahiblərinə həm iqtisadi, həm də inzibati üstünlüklər qazandırırdı. Lakin 

Səfəvilər dövlətində həyata keçirilən mərkəzləşdirmə siyasəti nəticəsində 

soyurqal institutunun rolu tədricən məhdudlaşdırılmışdır. Bu dövrdə irsi 

xarakter daşıyan soyurqalların əvəzinə, dövlət hakimiyyətindən daha çox asılı 

olan və müvəqqəti əsasda verilən tiyul torpaqları üstünlük təşkil etməyə 

başlamışdır. Nəticədə soyurqal mülkiyyətinin həm ərazi baxımından miqyası 

daralmış, həm də sosial funksiyası dəyişmişdir. 

Səfəvilər dövründə artıq bütöv vilayətlərin deyil, əsasən kiçik torpaq 

sahələrinin və ayrı-ayrı kəndlərin soyurqal kimi bağışlandığı müşahidə olunur. 

Eyni zamanda bu torpaq paylanması əvvəlki dövrlərdən fərqli olaraq əsasən 

hərbi zümrəyə deyil, dini xadimlərə, elm adamlarına və mülki-idarə aparatında 

çalışan şəxslərə yönəlmişdir. Beləliklə, soyurqal institutu Səfəvilər dövründə 

həm siyasi-mərkəzləşdirmə siyasətinin təsiri altında transformasiyaya 

uğramış, həm də öz əvvəlki hərbi-siyasi mahiyyətini əhəmiyyətli dərəcədə 

itirmişdir [Münşi, 2009, 261]. 

Fərmanın verildiyi dövr Səfəvi dövlətinin siyasi legitimliyinin 

möhkəmləndirildiyi, əvvəlki Ağqoyunlu idarəçilik ənənələrinin yeni ideoloji 

çərçivədə davam etdirildiyi mərhələyə təsadüf edir. Qeyd edildiyi kimi, xacə 

Kamal Əbülfəthin atası xacə Cəlalüddövlə hələ Ağqoyunlu hökmdarı Əlvənd 

Mirzə dövründə soyurqal almışdı. Bu fakt Səfəvi hakimiyyətinin əvvəlki 

feodal-hüquqi münasibətləri tamamilə ləğv etmədiyini, əksinə onları yeni 

siyasi reallıqlara uyğunlaşdıraraq davam etdirdiyini göstərir. Şah İsmayılın bu 

fərmanı ilə xacə Kamal Əbülfəthin həm maddi baxımdan mükafatlandırılması, 

həm də onun Səfəvi dövlət aparatında – xüsusilə xəzinə nəzarətçisi kimi – 

mövqeyinin hüquqi cəhətdən möhkəmləndirilməsi məqsədi gözlənilmişdir. 



Zahra Islamova 

SHAH ISMAIL I’S DECREE OF 1512: AN ANALYSIS IN ACCORDANCE WITH THE STRUCTURE OF A … 
 

278 

Fərmanın giriş hissəsi klassik İslam hüquqi sənədlərinə xas olan dini-mənəvi 

üslubda tərtib edilmişdir. Bismillah, həmd-səna, Qurani-Kərim ayələrinə (əl-

Ənam 6/165; əl-Hicr 15/21; əl-Vaqiə 56/10–11; Ta-Ha 20/50 və s.) [Qurani-

Kərim, 1992] istinadlar sənədin hüquqi legitimliyini dini əsaslarla 

möhkəmləndirir. Bu müqəddimə vəqf sənədlərində rast gəlinən “niyyətin 

bəyanı” funksiyasını yerinə yetirir və göstərir ki, verilən mükafat təkcə 

dünyəvi deyil, eyni zamanda dini baxımdan da əsaslandırılmış bir əməldir. 

Fərmanda Gülpayeqan mahalının Abrudə bölgəsinin “Vist” hissəsinin 

soyurqal kimi verilməsi, həmin ərazilərə aid bağlar, əkin sahələri, qulluqçular 

və divan işləri ilə bağlı mülklərin ayrıca qeyd olunması vəqfnamələrdəki əmlak 

təsviri ənənəsinə uyğun gəlir. Ərazinin konkret adlarla göstərilməsi və gəlir 

mənbələrinin toxunulmaz elan edilməsi hüquqi mübahisələrin qarşısını almağa 

yönəlmiş klassik vəqf praktikasını xatırladır. 

Fərmanda ən diqqətçəkən məqamlardan biri çoxsaylı vergi və 

mükəlləfiyyətlərin ləğv edilməsidir. Malcəhət, ixracat, qanuni və qeyri-qanuni 

vergilər, ulafə, salami, peşkəş, çerik və digər ödənişlərin qadağan edilməsi 

vəqf hüququnda mövcud olan vergi toxunulmazlığı prinsipinin bariz 

nümunəsidir. Eyni zamanda ölçmə və mühasibənin aparılmasının 

yasaqlanması, əmlak üzərində hər cür müdaxilənin qadağan edilməsi və 

idarəçiliyin vəkillər vasitəsilə həyata keçirilməsi bu soyurqalın faktiki olaraq 

vəqf tipli mülkiyyət statusu qazandığını göstərir. 

Fərmanın sonunda sənədin yazıldığı tarix və yerin dəqiq göstərilməsi (918-

ci il Zilhiccə ayı, Natanzın Meymə qəsəbəsi – indiki İsfahan ostanı), “uca və 

yüksək imza” ilə təsdiqlənməsi və bütün yerli idarəçilərə icrasının vacib elan 

edilməsi klassik hüquqi sənədlərdə rast gəlinən təsdiq mexanizmlərinə 

uyğundur. Hər il yeni sənəd tələb edilməsinin qadağan olunması isə fərmanın 

davamlı hüquqi qüvvəyə malik olduğunu göstərir. 

Klassik vəqfnamələrdə olduğu kimi Şah İsmayılın fərmanında dini 

əsaslandırılmış müqəddimə, əmlakın dəqiq təsviri, vergi və müdaxilədən tam 

azadolma, idarəçiliyin konkret şəxslərə və onların nümayəndələrinə verilməsi, 

sənədin tarix və rəsmi təsdiqlə qüvvəyə minməsi kimi mühüm elementlər 

vardır. Bunun əsasında deyə bilərik ki, Şah İsmayılın 1512-ci il fərmanı formal 

olaraq soyurqal aktı olsa da, hüquqi məzmun, dini əsaslandırma və 

toxunulmazlıq baxımından klassik vəqf institutuna xeyli uyğunlaşmış qarışıq 

model təşkil edir. Bu isə Səfəvi dövründə mülkiyyət və mükafatlandırma 

sisteminin çevik və sintez xarakter daşıdığını sübut edir. 

 

 

 

 

 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.271-283 

279 

Cədvəl 1: Soyurqal və vəqf institutlarının hüquqi müqayisəsi 

Müqayisə 

meyarı 

Soyurqal Vəqf Şah İsmayılın 1512-ci il 

fərmanında təzahürü 
Hüquqi 

mahiyyəti 

Hökmdar tərəfindən 

verilən, şərti və ya 

daimi ola bilən irsi 

mükafat və torpaq 

hüququ 

İslam hüququna 

əsaslanan, 

əmlakın əbədi 

olaraq xeyriyyə 

və dini 

məqsədlərə həsr 

edilməsi 

Formal olaraq soyurqal, lakin 

hüquqi məzmun baxımından 

daimi və toxunulmaz status 

daşıyır 

Dini 

əsaslandırm

a 

Əsasən siyasi-

inzibati xarakter 

daşıyır, dini motivlər 

ikinci dərəcəlidir 

Qurani-Kərim 

ayələri, hədislər 

və fiqh normaları 

ilə əsaslandırılır 

Geniş dini müqəddimə və 

çoxsaylı ayə istinadları vəqf 

ənənəsinə uyğundur 

Vergi və 

mükəlləfiyyə

tlər 

Adətən vergilərdən 

qismən və ya tam 

azad edilə bilər 

Vəqf əmlakı tam 

vergi 

toxunulmazlığına 

malikdir 

Bütün qanuni və qeyri-qanuni 

vergilər qadağan edilmişdir 

Mülkiyyətin 

toxunulmazlı

ğı 

Hökmdar iradəsi ilə 

dəyişdirilə və ya 

ləğv edilə bilər 

Əbədi və 

dəyişdirilməz 

(təbdil və təxrir 

qadağandır) 

“Əbədi hədiyyə” və 

“dəyişilmədən qalmalıdır” 

ifadələri vəqf prinsipinə 

uyğundur 

İrsi xarakter Çox vaxt nəsildən-

nəslə keçə bilər 

Əmlak irsi deyil, 

gəlirləri müəyyən 

edilmiş 

benefisiarlara 

yönəldilir 

Gəlirin övlad və nəvələrə 

keçməsi göstərilir (qarışıq 

model) 

İdarəetmə 

forması 

Sahibi və ya onun 

nümayəndələri 

tərəfindən idarə 

olunur 

Mütəvəlli 

tərəfindən idarə 

olunur 

Sahibin vəkilləri və 

nümayəndələri faktiki 

mütəvəlli funksiyasını icra edir 

Dövlət 

müdaxiləsi 

Zəruri hallarda 

dövlət nəzarəti 

mümkündür 

Dövlət 

müdaxiləsi 

qadağandır 

Ölçmə, mühasibə və yenidən 

sənədləşmə qadağan edilir 

Sosial 

funksiyası 

Xidmətin 

mükafatlandırılması 

və sədaqətin təmin 

edilməsi 

Dini, sosial və 

ictimai 

ehtiyacların 

ödənilməsi 

Xidmət mükafatı ön planda 

olsa da, daimi hüquqi status 

sosial sabitliyə xidmət edir 

Sənəd 

forması 

Fərman və ya hökm 

şəklində tərtib 

olunur 

Vəqfnamə 

(hüccət) 

formasında 

Fərman formasında, lakin 

vəqfnamə strukturu ilə 

Zaman 

baxımından 

davamlılıq 

Hökmdarın iradəsinə 

bağlıdır 

Əbədi xarakter 

daşıyır 

“Hər il yeni sənəd tələb 

edilməsin” müddəası daimi 

xarakter göstərir 

Bu xüsusiyyətlər fərmanı formal baxımdan soyurqal aktı kimi təqdim etsə 

də, mahiyyət etibarilə onu vəqf hüququna yaxınlaşdırır. Nəticə etibarilə, Şah 



Zahra Islamova 

SHAH ISMAIL I’S DECREE OF 1512: AN ANALYSIS IN ACCORDANCE WITH THE STRUCTURE OF A … 
 

280 

İsmayılın 1512-ci il fərmanı Səfəvi dövlətində vəqf düşüncəsinin və mülkiyyət 

siyasətinin erkən və sistemli nümunələrindən biri kimi qiymətləndirilə bilər. 

4.Fərmanın hüquqi və sosial əhəmiyyəti 

Şah İsmayılın 918-ci il (1512) tarixli fərmanı yalnız konkret bir şəxsə 

verilmiş maddi mükafat sənədi kimi deyil, eyni zamanda Səfəvi dövlətində 

hüquqi legitimlik, idarəçilik prinsipləri və sosial institutların formalaşması 

baxımından mühüm əhəmiyyət kəsb edən normativ akt kimi 

qiymətləndirilməlidir. Fərmanın məzmunu onun həm hüquqi, həm də sosial 

müstəvidə çoxşaxəli təsirini üzə çıxarır. 

Fərman ali hökmdar iradəsinin hüquqi ifadəsi kimi bütün inzibati strukturlar 

üçün icrası məcburi olan sənəd statusuna malik idi. Mətndə yer alan “bizim 

icrası vacib olan fərmanımızı təxirə salmasınlar” kimi müddəalar sənədin 

normativ xarakter daşıdığını və mərkəzi hakimiyyətin yerli idarəetmə orqanları 

üzərində nəzarət mexanizmini gücləndirdiyini göstərir. Eyni zamanda 

fərmanda vergi yığanlar, divan məmurları, kəndxudalar və digər inzibati 

şəxslər açıq şəkildə sadalanır, onların fərmana zidd hərəkətlərinə yol 

verilməməsi tələb olunur. Bu hal Səfəvi dövlət idarəçiliyində hüquqi yazılı 

aktların artan rolunu və mərkəzləşdirilmiş hakimiyyət modelinin 

möhkəmləndirilməsini əks etdirir. Fərmanın “hər il yeni sənəd tələb edilməsin” 

müddəası isə hüquqi sabitliyin və davamlılığın təmin olunmasına yönəlmiş 

mühüm normativ mexanizm kimi çıxış edir. Formal olaraq fərman bir soyurqal 

aktı olsa da, onun daimi və toxunulmaz xarakteri klassik vəqf institutuna xas 

sosial funksiyaların yerinə yetirilməsinə imkan yaratmışdır. Vəqf tipli 

mülkiyyət münasibətləri dini müəssisələrin – məscidlərin, mədrəsələrin, 

xanəgahların və digər xeyriyyə strukturlarının maliyyə dayanıqlığını təmin 

edən əsas mexanizmlərdən biri olmuşdur. Şah İsmayılın fərmanı ilə yaradılmış 

maddi təminat modeli xidmət göstərən şəxslərin və onların ailələrinin sosial 

təhlükəsizliyini möhkəmləndirmiş, uzunmüddətli rifah və iqtisadi sabitlik 

yaratmışdır. Bu cür hüquqi təminatlar dolayısı ilə dini-elmi mühitin inkişafına, 

təhsil müəssisələrinin davamlı fəaliyyətinə və ictimai yardımlaşma 

mexanizmlərinin güclənməsinə şərait yaratmışdır. 

Şah İsmayılın 1512-ci il fərmanı Səfəvi dövründə vəqf institutunun hüquqi 

və institusional inkişafına mühüm töhfə vermiş sənədlər sırasına daxildir. Bu 

fərman vasitəsilə soyurqal institutu ilə vəqf prinsipləri arasında körpü 

yaradılmış, dini motivlərlə əsaslandırılan daimi mülkiyyət münasibətləri 

dövlət siyasətinin tərkib hissəsinə çevrilmişdir. Fərmanda vəqf hüququna xas 

olan toxunulmazlıq, davamlılıq və müdaxiləsizlik prinsiplərinin açıq şəkildə 

ifadə olunması sonrakı dövrlərdə Səfəvi hökmdarlarının verdiyi vəqfnamə və 

fərmanlar üçün presedent rolunu oynamışdır. Bu baxımdan, Şah İsmayılın 

fərmanı yalnız fərdi mükafat aktı deyil, Səfəvi dövlətində vəqf institutunun 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.271-283 

281 

sistemli şəkildə formalaşmasının erkən hüquqi nümunəsi kimi qiymətləndirilə 

bilər. 

5.Nəticə 

Şah İsmayılın 918-ci il (1512) tarixli fərmanı Səfəvi dövlətinin erkən 

mərhələsində mülkiyyət münasibətlərinin, mükafatlandırma siyasətinin və 

dini-hüquqi institutların qarşılıqlı əlaqəsini əks etdirən mühüm tarixi 

mənbədir. Aparılan təhlil göstərir ki, sənəd formal baxımdan soyurqal aktı 

kimi təqdim edilsə də, məzmun və struktur xüsusiyyətlərinə görə klassik İslam 

vəqf sənədləri ilə ciddi uyğunluq nümayiş etdirir. 

Fərmanın müqəddiməsində Qurani-Kərim ayələrinə geniş istinad, niyyətin 

dini əsaslarla ifadə olunması, əmlakın dəqiq təsviri, vergi və inzibati 

müdaxilələrdən tam azadolma, idarəçilik mexanizminin müəyyən edilməsi və 

sənədin tarix-imza ilə təsdiqlənməsi klassik vəqfnamələrin əsas struktur 

elementlərini xatırladır. Xüsusilə “əbədi hədiyyə”, “dəyişilmədən qalmalıdır” 

və “hər il yeni sənəd tələb edilməsin” kimi müddəalar vəqf hüququnda mövcud 

olan daimi və toxunulmaz mülkiyyət prinsipinə tam uyğundur. Bu 

xüsusiyyətlər fərmanı hüquqi baxımdan vəqf xarakterli sənəd kimi 

dəyərləndirməyə əsas verir. 

Tarixi baxımdan fərman Səfəvi hakimiyyətinin Ağqoyunlu dövründən miras 

qalmış soyurqal institutunu yeni dini-ideoloji çərçivədə davam etdirdiyini və 

onu şiəlik əsaslı dövlət siyasətinə uyğunlaşdırdığını göstərir. Hüquqi 

aspektdən isə sənəd mərkəzləşdirilmiş idarəçilik modelinin gücləndirilməsi, 

yazılı hüquqi aktların normativ rolunun artması və dövlət iradəsinin hüquqi 

mexanizm vasitəsilə icra olunmasının bariz nümunəsidir. Bu fərman eyni 

zamanda Səfəvi dövlətində vəqf institutunun sistemli şəkildə formalaşmasının 

erkən mərhələsini əks etdirir və sonrakı dövrlərdə verilmiş vəqfnamələr üçün 

presedent rolunu oynayan hüquqi nümunə kimi çıxış edir. 

 

6.ƏDƏBİYYAT 

1. Azərbaycan tarixi (III cild; 7 cilddə; 584 səh.). (1999). Elm. 

2. Bayramlı, Z. H., & Şabiyev, B. Ş. (2016). Azərbaycan Səfəvi dövləti (XVI–

XVII əsrlər) (344 s.). Avropa nəşriyyatı. 

3. Əbdi, X. Z. E. (1996). Təkmilətül-əxbar (Səfəvi dövrü: Şah İsmayıl və Şah 

Təhmasib dövrlərinin tarixi) (200 s.). Elm. 

4. Islamova, Z. (2025). Ateshgah in the Context of Multicultural Religious 

Worship. Metafizika jurnalı, 8(6), 309–320. https://doi.org/10.33864/2617-

751X.2025.v8.i6.309-320 

5. İsgəndər bəy Münşi Türkman. (2009). Tarix-i aləmara-yi Abbasi (Abbasın 

dünyanı bəzəyən tarixi) (I cild; 792 səh.). Təhsil. 

6. Kazvini, A. (2011). Safevi tarihi (Çevirmen: Mohemmednejad, H.; 132 s.). 

Birleşik Yayınevi. 

https://doi.org/10.33864/2617-751X.2025.v8.i6.309-320
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2025.v8.i6.309-320


Zahra Islamova 

SHAH ISMAIL I’S DECREE OF 1512: AN ANALYSIS IN ACCORDANCE WITH THE STRUCTURE OF A … 
 

282 

7. Kazvini, B. M. (2023). Safevîler Cevahirü'l-Ahbar (Başlangıçtan 1576'ya 

Kadar Safevîlerin Tarihi) (Çevirmen: Deniz, S.; 176 s.). Bilge Kültür 

Sanat. 

8. Qızılbaşlar tarixi (Tərcümə və şərhlər: M. Ə. Məhəmmədi; 48 s.). (1993). 

Azərbaycan nəşriyyatı. 

9. Qurani-Kərim (Ərəb dilindən tərc.: Z. Bünyadov & V. Məmmədəliyev; 

719 s.). (1992). Azərnəşr.  

https://az.wikisource.org/wiki/Quran_(V.Məmmədəliyev_və_Z.Bünyado

v_tərcüməsi) 

10. Lambton, A. K. S. (1953). Landlord and Peasant in Persia: A Study of 

Land Tenure and Land Revenue Administration (xxxi + 459 p.). Oxford 

University Press. 

11. Newman, A. J. (2009). Safavid Iran: Rebirth of a Persian Empire (294 p.). 

I. B. Tauris. 

12. Şah İsmayıl Səfəvi: Tarixi-diplomatik sənədlər toplusu (400 s.). (2014). 

Şərq-Qərb nəşriyyat evi. 

13. Islamova, Z. (2025). The Waqf System in Safavid Isfahan: Religious 

Authority, Urban Development, and Socio-Economic Transformation. 

Architecture Image Studies, 6(4), 734-748. 

https://doi.org/10.62754/ais.v6i4.677 

14. Пигулевская, И. В., Якубовский, А. Ю., Петрушевский, И. П., 

Строева, Л. В., & Беленицкий, А. М. (1958). История Ирана с 

древнейших времен до конца XVIII века (Под ред. акад. В. В. Струве; 

390 с.). Издательство Ленинградского университета. 

 

REFERENCES 

1. History of Azerbaijan (Vol. 3; in 7 vols; 584 p.). (1999). Elm. (in 

Azerbaijani) 

2. Bayramli, Z. H., & Shabiyev, B. Sh. (2016). The Azerbaijani Safavid State 

(16th–17th centuries) (344 p.). Avropa Neshriyyati. (in Azerbaijani) 

3. Abdi, Kh. Z. E. (1996). Takmilat al-akhbar (History of the Safavid period: 

The reigns of Shah Ismail and Shah Tahmasib) (200 p.). Elm. (in 

Azerbaijani) 

4. Islamova, Z. (2025). Ateshgah in the context of multicultural religious 

worship. Metafizika Journal, 8(6), 309–320. 

https://doi.org/10.33864/2617-751X.2025.v8.i6.309-320 (in English) 

5. Iskandar Beg Munshi Turkman. (2009). Tarikh-i alamara-yi Abbasi (The 

world-adorning history of Abbas) (Vol. 1; 792 p.). Tehsil. (in Azerbaijani) 

6. Kazvini, A. (2011). History of the Safavids (Translator: Mohemmednejad, 

H.; 132 p.). Birlesik Yayinevi. (in Turkish) 

https://az.wikisource.org/wiki/Quran_(V.M%C9%99mm%C9%99d%C9%99liyev_v%C9%99_Z.B%C3%BCnyadov_t%C9%99rc%C3%BCm%C9%99si)
https://az.wikisource.org/wiki/Quran_(V.M%C9%99mm%C9%99d%C9%99liyev_v%C9%99_Z.B%C3%BCnyadov_t%C9%99rc%C3%BCm%C9%99si)
https://doi.org/10.62754/ais.v6i4.677
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2025.v8.i6.309-320


“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.271-283 

283 

7. Kazvini, B. M. (2023). The Safavids: Javahir al-Akhbar (History of the 

Safavids from the beginning until 1576) (Transl. by Deniz, S.; 176 p.). 

Bilge Kultur Sanat. (in Turkish) 

8. History of the Qizilbash (Translation and commentaries: M. A. 

Mohammadī; 48 p.). (1993). Azerbaijan Publishing House. (in 

Azerbaijani) 

9. The Holy Quran (Translated from Arabic by Z. Bunyadov & V. 

Mammadaliyev; 719 p.). (1992). Azernashr. 

https://az.wikisource.org/wiki/Quran_(V.Məmmədəliyev_və_Z.Bünyado

v_tərcüməsi) (in Azerbaijani) 

10. Lambton, A. K. S. (1953). Landlord and peasant in Persia: A study of land 

tenure and land revenue administration (31 + 459 p.). Oxford University 

Press. (in English) 

11. Newman, A. J. (2009). Safavid Iran: Rebirth of a Persian empire (294 p.). 

I. B. Tauris. (in English) 

12. Shah Ismail Safavi: A collection of historical and diplomatic documents 

(400 p.). (2014). Sharq-Garb Publishing House. (in Azerbaijani) 

13. Islamova, Z. (2025). The waqf system in Safavid Isfahan: Religious 

authority, urban development, and socio-economic transformation. 

Architecture Image Studies, 6(4), 734–748. 

https://doi.org/10.62754/ais.v6i4.677 (in English) 

14. Pigulevskaya, I. V., Yakubovsky, A. Yu., Petrushevsky, I. P., Stroeva, L. 

V., & Belenitsky, A. M. (1958). History of Iran from ancient times to the 

end of the 18th century (Ed. by Acad. V. V. Struve; 390 p.). Leningrad 

University Press. (in Russian) 

https://az.wikisource.org/wiki/Quran_(V.M%C9%99mm%C9%99d%C9%99liyev_v%C9%99_Z.B%C3%BCnyadov_t%C9%99rc%C3%BCm%C9%99si)
https://az.wikisource.org/wiki/Quran_(V.M%C9%99mm%C9%99d%C9%99liyev_v%C9%99_Z.B%C3%BCnyadov_t%C9%99rc%C3%BCm%C9%99si)
https://doi.org/10.62754/ais.v6i4.677

