
“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.64-76 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

64 

UDC: 32.; 323. 

LBC: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 e)64 

MJ № 427 

 10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76 

MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL 

SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS 

Aida Gasimova 

Abstract. This study examines the mystical elements in pre-Islamic Arab 

society and their role as formative influences on the development of Islamic 

Sufism. While much of European Orientalist scholarship of the 19th and 20th 

centuries often viewed Sufism as a foreign or externally introduced 

phenomenon, more recent research emphasizes its intrinsic connection to 

Islam, the importance of considering pre-Islamic socio-religious contexts was 

forgetten. This article is a part of my research that explores ascetic tendencies, 

mystical practices, and spiritual experiences among the Arabs of the Jahiliyyah 

period, drawing attention to early forms of piety, meditation, and esoteric 

exercises that prefigure Sufi doctrines. It investigates the influence of 

surrounding cultures, including Christian and Jewish mysticism, as well as 

Greek philosophical currents, while stressing that these external elements 

interacted with a pre-existing mystical substratum within Arab society rather 

than generating Sufism in isolation. The role of divination, mystical medicine, 

and encounters with supernatural phenomena are also discussed as integral 

components of the mystical worldview. Pre-Islamic Arabs’ exposure to 

monotheistic, polytheistic, and esoteric traditions, facilitated by trade networks 

and intercultural exchanges, created a fertile environment for spiritual 

exploration, which subsequently informed the emergence of Islamic Sufism. 

By tracing these pre-Islamic mystical trends, the study seeks to clarify the 

socio-cultural foundations of Sufism, highlighting the continuity between 

earlier Arab spiritual practices and the ascetic, esoteric, and devotional 

dimensions of Islamic mysticism. 

Keywords: Sufism, Jahiliyyah period, mysticism, occult sciences, mystical 

medicine, extispicy 

                                                                                                                              
 Professor of the Department of Arabic Philology, Baku State University; Baku, Azerbaijan 

E-mail: aidagasimova@bsu.edu.az 
https://orcid.org/0000-0001-6358-2966 

To cite this article: Gasimova, A. [2026]. MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL 

SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS. “Metafizika” journal, 9(1), pp.64-76. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76 

Article history: 

Received: 11.12.2025 Revised: 05.01.2026 Accepted: 01.02.2026 Published: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:aidagasimova@bsu.edu.az
https://orcid.org/0000-0001-6358-2966
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.64-76 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

65 

УДК: 32.; 323. 

ББК: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 e)64 

MJ № 427 

 10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76 

МИСТИЧЕСКИЕ ЭЛЕМЕНТЫ В РЕЛИГИОЗНО-КУЛЬТУРНОЙ 

СИСТЕМЕ ДОИСЛАМСКИХ АРАБОВ 

Аида Гасимова 

Абстракт. В данной работе рассматриваются мистические элементы, 

присутствовавшие в доисламском арабском обществе, и их роль как 

факторов, формировавших развитие исламского суфизма. В то время как 

значительная часть европейской ориенталистской науки XIX–XX веков 

трактовала суфизм как чуждое или извне привнесённое явление, а более 

поздние исследования подчёркивают его органическую связь с исламом, 

важность учёта доисламских социорелигиозных контекстов оказалась в 

значительной степени упущенной. Статья исследует аскетические 

тенденции, мистические практики и духовный опыт арабов периода 

джахилийи, обращая внимание на ранние формы благочестия, медитации 

и эзотерических практик, предвосхищающих доктрины суфизма. Особое 

внимание уделяется влиянию окружающих культур, включая 

христианскую и иудейскую мистику, а также греческую философию, при 

этом подчёркивается, что внешние элементы взаимодействовали с уже 

существующей мистической основой арабского общества. 

Рассматриваются практики гадания, элементы мистической медицины и 

представления о контакте с сверхъестественными силами как 

составляющие мистического мировоззрения. Прослеживая доисламские 

мистические тенденции, работа стремится прояснить социально-

культурные основания суфизма, выявляя преемственность между 

ранними арабскими духовными практиками и аскетическими, 

эзотерическими аспектами исламского мистицизма. 

Ключевые слова: суфизм, период джахилии, мистицизм, оккультные 

науки, мистическая медицина, экстиспиция 

                                                                                                                              
 Профессор кафедры арабской филологии Бакинского государственного университета; Баку, Азербайджан 

E-mail: aidagasimova@bsu.edu.az 
https://orcid.org/0000-0001-6358-2966 

Цитировать статью: Гасимова, А. [2026]. МИСТИЧЕСКИЕ ЭЛЕМЕНТЫ В РЕЛИГИОЗНО-КУЛЬТУРНОЙ 

СИСТЕМЕ ДОИСЛАМСКИХ АРАБОВ. Журнал «Metafizika», 9(1), с.64-76. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76 

История статьи: 

Поступила: 11.12.2025 Переработана: 05.01.2026 Принята: 01.02.2026 Опубликована: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:aidagasimova@bsu.edu.az
https://orcid.org/0000-0001-6358-2966
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal  AcademyGate Publishing 

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.64-76 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X 

66 

UOT: 32.; 323. 

KBT: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 e)64 

MJ № 427 

10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76 

CAHİLİYYƏT ƏRƏBLƏRİNİN DİNİ-MƏDƏNİ SİSTEMİNDƏ 

MİSTİK ELEMENTLƏR 

Aida Qasımova 

Abstrakt. Bu məqalədə islamqədərki ərəb cəmiyyətində mövcud olan 

mistik elementlər və onların İslam sufizminin formalaşmasına təsiri araşdırılır. 

XİX əsrdən etibarən sufizmə dair mənbələrlə daha yaxından tanış olmağa 

başlamış Avropa şərqşünaslığında İslam mistisizminin qaynaqları barədə 

mülahizələr səslənməyə başlamış, tədqiqatçıların böyük əksəriyyəti İslamın öz 

mahiyyətini düzgün anlamadığından sufizmi “qumsal İslam səhrasına 

kənardan gətirilmiş bitki” hesab etmişlər. Lakin müasir tədqiqatlar bu 

cərəyanın İslamla üzvi bağlılığını vurğulayır. Bu məqalə bizim Cahiliyyət 

dövrü ərəblərinin asketik meyllərini, mistik təcrübə və mənəvi yaşantılarını 

öyrənən, onların meditasiya və ezoterik təcrübələrinə diqqət yetirən 

tədqiqatımızın bir hissəsidir. Burada xristian və yəhudi mistikası, həmçinin 

yunan fəlsəfəsi kimi ətraf mədəniyyətlərin təsiri araşdırılır və qeyd olunur ki, 

bu xarici elementlər ərəb cəmiyyətində artıq mövcud olan mistik substratla 

qarşılıqlı şəkildə fəaliyyət göstərmişdir. Qədim ərəblərin öncəgörmələrlə bağlı 

təcrübəsi, mistik təbabəti və fövqəltəbii aləmlə təmas təcrübələri mistik 

dünyagörüşün tərkib hissələri kimi öyrənilir. İslamqədərki mistik meyllərin 

izlənilməsi sufizmin sosial-mədəni əsaslarını aydınlaşdırmağa, erkən ərəb 

mənəvi təcrübələri ilə islam mistisizminin asketik və ezoterik yönümlü 

cəhətləri arasında varislik əlaqələrini üzə çıxarmağa xidmət edir. 

Açar sözlər: Sufizm, Cahiliyyət dövrü, mistika, okkult elmlər, mistik 

təbabət, ekstispisi 

                                                                                                                              
 Bakı Dövlət Universitetinin Ərəb filologiyası kafedrasının professoru; Bakı, Azərbaycan 

E-mail: aidagasimova@bsu.edu.az 
https://orcid.org/0000-0001-6358-2966 

Məqaləyə istinad: Qasımova, A. [2026]. CAHİLİYYƏT ƏRƏBLƏRİNİN DİNİ-MƏDƏNİ SİSTEMİNDƏ MİSTİK 

ELEMENTLƏR. “Metafizika” jurnalı, 9(1), səh.64-76. 
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i7.64-76 

Məqalənin tarixçəsi: 

Daxil olub: 11.12.2025 Yenidən baxılıb: 05.01.2026 Təsdiqlənib: 01.02.2026 Dərc olunub: 15.03.2026 

 
Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms 

and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

mailto:aidagasimova@bsu.edu.az
https://orcid.org/0000-0001-6358-2966
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i7.64-76
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76 

67 

1.Giriş 

Bu yazıdan məqsəd islamaqədərki ərəb cəmiyyətində mövcud olmuş mistik 

elementlərə işıq salmaq, onların İslam təsəvvüfünün qaynaqları cərgəsində 

yerini dəqiqləşdirməkdir. Bir sıra tədqiqatçılar [4, 9-12; 12, 87-95; 9, 25-29; 

19, 319-321; 5, 61; 18,16] İslam təsəvvüfünün qaynaqları barədə fikir 

söyləmişlər. Burada həmin bəhsləri təkrarlamayaraq bəzi məqamların üzərində 

dayanmaq istərdik. 

XIX əsrdən etibarən sufi ədəbiyyatı və sufizmə dair mənbələrlə daha 

yaxından tanış olmağa başlamış Avropa şərqşünaslığında İslam mistisizminin 

qaynaqları barədə mülahizələr səslənməyə başlamış, tədqiqatçıların böyük 

əksəriyyəti İslamın öz mahiyyətini düzgün anlamadığından sufizmi “qumsal 

İslam səhrasına kənardan gətirilmiş bitki” [4, 9-12] hesab etmiş, yəni belə ülvi, 

uca bir ideologiyaya malik fikir axınını heç bir vəchlə Islamla bağlamaq 

istəməmiş, bu cür cəhdlər baş qaldırdıqda isə (məs: alman ilahiyyat alim, 

protestant məzhəbindən olan F.Tholuk sufizmin Məhəmməd peyğəmbərin öz 

mistisizmindən doğduğunu bildirmişdir.) bunu anlaşılmazlıqla qarşılamışlar 

[1, 20; 4, 9]. Hətta sufizmin kökünü sami xalqlarından uzaqda, Yaxın Şərqdən 

çox-çox kənarlarda arilər- fars və hindlilər, bəzən də yapon və çinlilər 

içərisində axtaranlar da olmuşdur [4, 9-11]. Lakin sonrakı tədqiqatlarda 

Sufizmin islamin özündən qaynaqlanması fikri üstünlük təşkil etmiş, bununla 

belə, onun islamaqədərki cəmiyyətlə bağlılığı, onun bu cəmiyyətdə mövcud 

olan mistik yönümlü hərəkatlarla İslamin sintezindən qaynaqlanması nəzərə 

alınmamışdır. Halbuki, Cahiliyyət dövrünün əqli-mənəvi həyatı ilə tanışlıq 

belə bir fərziyyənin doğruluğunu təsdiqləyir. 

E.Bertels təsəvvüfə qnostisizmin, neoplatonizmin və manixeyçiliyin təsirini 

qəbul edib bildirir ki, əsas məsələ bu cərəyanların İslamla qarşılaşması faktında 

deyil, onların hansı şəraitdə İslam mühitinə nüfuz etməsinin 

müəyyənləşməsindədir [9, 14]. Bertels İslamdan əvvəlki dövrə nəzər salmasa 

da, İslam mistisizminin yaranmasını Əməvilər dövrü cəmiyyətindəki narazı 

ünsürlərlə bağlayaraq ilk sufilərin əməvilərin siyasi kursuna müxalifətdə 

dayanan mühəddislər içərisindən çıxdığını bildirir, Onun fikrincə, məhz 

tabiinlər arasında başlamış asketizm sufizmin rüşeymi sayılmalıdır [9, 15], o, 

zahidlik əhvali-ruhiyyəsinin hələ islamdan öncə ərəblər arasında mövcud 

olması faktını, demək olar ki, nəzərə almır. Bununla belə, Bertels İranda 

sufizmin görünməmiş bir surətlə inkişafından danışarkən bu hərəkatın ilk 

apostollarının Xorasana gəlmiş ərəb hərbiçilərinin olmasını qeyd etməyi 

unutmur və bələliklə də təsəvvüfü məhz ərəb zəmininə bağlamış olur [9, 65]. 

Hər bir halda, ilk cihadçılar özləri də “muxadram” sayıla bildiyindən, yəni iki 

dövrdə- cahiliyyət və islam dövründə yaşadığından, yenə də hərəkatın 

köklərini İslamdan əvvəlki mistik həyatla bağlaya bilərik. 



Aida Gasimova 

MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS 
 

68 

V.Bartold Məhəmməd peyğəmbərin yaxın ətrafında – səhabələr arasında 

mistik yaşantıların mövcudluğuna diqqəti cəlb edib bildirir ki, Məhəmməd 

peyğəmbər və imam Əli ac qalma və pəhrizkarlığı təcrübədən keçirir, bu 

məqsədlə qarınlarına daş bağlayırdılar. Xəlifə Ömər isə ölümündən azacıq 

öncə ilahi bir xof halı yaşamışdır [Бартольд, 114]. İslamdan öncə həniflər 

arasında da pəhrizkarlıq təcrübədən keçirilmişdir. 

Sufizmin qaynaqlarının müəyyənləşdirilməsi məsələsində A.Knışın 

mülahizələri maraq doğurur. O, ilk baxışdanca xristian, yəhudi və buddizm 

mistikası ilə oxşar cəhətləri üzə çıxan sufizmin daxilində cücərti tapdığı 

İslamla sıx bağlılığının, onun məhz bu dindən qaynaqlanmasının məntiqiliyini 

bildirir. “Sufi” sözünün adi zahidlərin, “Allah adamları” olan mistiklərin 

geydiyi yun geyimi bildirməsini qeyd edən alim hələ İslamdan əvvəl Suriyada 

və Ərəbistan yarımadasının şimalında sərgərdan xristian rahiblərinin və 

anaxoretlərin məhz bu adla adlanmasıni bildirir [12, 87]. Əbu Zərr (v. 652), 

Əbu Dərda (v. 625), onun həyat yoldaşı Ümmü’d-Dərda, Səlman əl-Fərisi (v. 

655), Hüzəyfə bin əl-Yəman (v. 657) və İmran ibn əl-Hüseyn əl-Xüzai (v. 672) 

– bunlar Peyğəmbərin yaxın çevrəsinə mənsub olan erkən zühd sahibləri idilər. 

Sufi ənənəsi onları “sufizmin özü yaranmazdan əvvəlki sufilər” (avant la lettre) 

kimi təqdim edir. Sufizmin sonrakı nümayəndələri bu səhabələri sufi ənənəsi 

ilə bağlamaq üçün onlara yun paltar geyinmək adətini aid edirdilər. Knış 

təsəvvüfün kökündə dayanan asketik hərəkatın demək olar ki, İslamla bir 

vaxtda yarandığını və artıq Məhəmməd peyğəmbərin yaxın əhatəsindən olan 

səhabənin zahidliyə olan meylinin və onların yun əba geyinməsinin müsəlman 

ədəbiyyatinda qeyd olunduğunu bildirir [13, 11]. 

Oxşar fikirlər Nəsib Göyüşovun tədqiqatlarında da səslənir. O bildirir ki, 

təsəvvüfün bir sıra nişanələri ayrı-ayrı mədəniyyətlərdə, o cümlədən 

şamanizm, zərdüştlük, buddizm və hind mistikası, yəhudilik və xaçpərəstlik, 

qnostisizm və neoplatonizmdə müşahidə edilsə də o, həmin mədəniyyətlərdən 

alınma cəhətlərin birləşməsindən yaranan bir cərəyan olmayıb, Quranın öz 

ruhundan və İslam mühitindən doğan, eyni zamanda özgə mədəniyyətlərin 

həmin ruha uyğun məqamları ilə uzlaşan və zənginləşən dini-mistik və əqli-

mənəvi bir cərəyandır [1, 20]. Qeyd edək ki, İslam özü Cahiliyyət adlanan 

mühitin yetişdirdiyi bir din olub onunla sıx tellərlə bağlıdır. Bu fakt özü İslam 

daxilində yaranmış cərəyanları da İslamdan əvvəlki mühitlə bağlayır. 

E.ə. IV əsrdə artıq Suriyada və Misirdə öz icmaları olan yun geyimli xristian 

mistiklərinin sufizmin yaranmasına təsirini qeyd edən İ.Filştinski daha irəli 

gedərək asketizmin hələ İslamdan əvvəl ərəblər arasında yayılmasını, bunun 

nəticəsi kimi cahiliyyət şerində mömin zahid obrazının yaranmasını xüsusı 

vurğulayır və göstərir ki, İslamın yaranmasından sonra mömin müsəlmanlar 

arasında xristian rahiblərinin təsiri altında bu hərəkat daha da güclənmişir [19, 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76 

69 

318]. İdris Şah da “sufi” anlamının hələ Məhəmməd peyğəmbərdən əvvəl 

mövcud olmasına diqqəti cəlb edir [5, 56]. 

Sufizmə dair çoxsaylı əsərlər işərisindən misal gətirdiyimiz bu fikirlər bir 

çox müəlliflərin təsəvvüfün köklərini birbaşa olmasa da, dolayısı ilə İslamın 

yarandığı cəmiyyətdə axtardığına dəlalət edir. Təəssüf ki, ara-sıra səslənən bu 

fikirlər inkişaf etdirilməmiş, islamdan öncəki cəmiyyətdə mövcud olan mistik 

tendensiyalar tədqiqata cəlb olunmamışdır. 

2.İslamaqədərki cəmiyyətdə mistik elementlər 

Bu yazıdan məqsəd islamaqədərki ərəb cəmiyyətində mövcud olan mistik 

zümrələr, onların ilahi nurlanma və mistik kamilləşmə yolundakı təcrübə və 

hazırlıqları, ekstaza çatmaq yolları, mistik yaşantılarını ifadə etmə üsulları 

barədə məlumat vermək və bu hərəkatın məruz qala biləcəyi kənar təsirləri 

(xristian, yəhudi mistisizmi, yunan fəlsəfəsi və s.) müəyyənləşdirməkdir. 

Bizim fikrimizcə, Islam təsəvvüfünə olan kənar təsirlər – xristian, yəhudi 

mistisizmi, buddizm, qnostisizm, neoplatonizm və s. hərəkatın bütün inkişafı 

boyu özünü göstərsə də, bu təsirlər ilk öncə islamaqədərki cəmiyyətdə yayılıb- 

yayılmaması müstəvisində araşdırılmalıdır. Məhz buna görə də, xristian və 

yəhudi mistisizminin islamaqədərki ərəb cəmiyyətində hansı səviyyədə özünü 

biruzə verməsınə nəzər salıınmalı, bəzi fəlsəfi təlimlərin ərəblərə İslamdan 

əvvəl məlum olub-olmaması məsələsi araşdırılmalıdır. Tədqiqat prosesində 

bəzi sufi simvol və atributlarının (xirqə, əsa, qövs, quşlarla bağlı simvolizm və 

s.) islamaqədərki mədəniyyətdəki yeri də müəyyənləşdirilməli və onların 

təsəvvüfdə kəsb etdiyi mənalarla paralelllər aparılmalıdır. Ayrıca olaraq, 

mistik əhvali-ruhiyyənin tərənnümündə cahiliyyət şerinin yeri də müəyyən 

olmalıdır. 

Ruhi-mənəvi bir hadisə olmaqla mistisizmin inkişaf etmiş formalarının, 

adətən, yüksək ezoterik biliklərə və mükəmməl konsepsiyalara malik dini-

fəlsəfi özülə söykənməsi məlumdur. Yəni Allahın – Mütləq Varlığın 

transtsendent mahiyyətini qəbul edən və onun dərkini əsas amal bilən 

sistemlərdə mistisizmin həm ideya-fəlsəfi və psixoloji, həm də təcrübi 

baxımdan daha yüksək səviyyəsi nəzərə çarpır. Bu cür bilik və 

konsepsiyalardan məhrum olan bir sıra arxaik cəmiyyətlərdə isə, olsa-olsa hələ 

sistem halina düşməmiş mistik təcrübə və təmayüllərdən, cəmiyyətdə özünə o 

qədər də yer etməmiş bəzi biliklərdən söhbət gedə bilər. Cahiliyyət dövrü ərəb 

cəmiyyətində ruhani-mənəvi durumun rəngarəngliyi, “sami xalqlarına xas olan 

bütpərəstliyin axırıncı qalası olan Ərəbistanda” (ifadə E.Rezvanındır) 

vəhdaniyyət dinlərinin də müəyyən intişar tapması burada yaranan mistik 

təmayüllərə də əlvan bir don geyindirir, nəticədə həm arxaik cəmiyyətlərə xas 

olan qaba və sadə mistikanı, həm də Vahid olan Allahla bağlı ruhanı axtarışları 

və peyğəmbərlik məramlarını burada sezmək mümkün olur. 



Aida Gasimova 

MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS 
 

70 

Cahiliyyət ərəblərinin mistik həyatı ilə yaxından tanışlıq zamanı məlum olur 

ki, İslam təsəvvüfünün bir sıra rüşeymləri məhz bu zəmində cücərmiş, artıq o 

dövr ərəbləri arasında zöhd, xəlvət, samt təcrübədən keçirilmişdir. Bizim 

fikrimizcə, sufizmdə geniş yer tutan quşlarla bağlı simvolika islamaqədərki 

ərəb quş falından (iyafət), sufi poeziyasındakı camalın vəsfi isə qədim ərəb 

qiyafət və firasət (fizioqnomika) elmindən bəhrələnmişdir. Əgər cahiliyyət 

ərəbi insan simasında onun xarakter və taleyini görürdüsə, islam mistikləri 

gözəl simada həm bu taleyin yazıldığı müqəddəs kitabla bağlı mənaları, həm 

də haqqın təcəllisini görmüşlər. Eləcə də təsəvvüfdə bəzən atribut səciyyəsi 

kəsb edən xirqə, əsa, yay və sairədən də cahiliyyət ərəblərinin mistik 

təcrübəsində geniş istifadə olunmuşdur. Ayrıca olaraq, sufizmdə özəl mahiyyət 

daşıyan kəramət hadisəsi də, əgər orta əsr ərəb mənbələrinə inansaq, 

cahiliyyət ərəbləri arasında rast gəlinən hal olub. Burada gerçək yuxular, 

dəvələrin ayaqları altında fəvvarə vuran bulaqlar, heyvanların və quşların dilini 

anılama, bir baxışla vəhşı heyvanları məhv etmə və s. möcüzəli hadisələr baş 

vermişdir. 

Hər şeydən öncə islamaqədərki cəmiyyətdə monoteizmin ruhani həyatın əsas 

amili olmaması, həm də bütpərəstliyin vəhdaniyyəti – təkallahlılığı üstələməsi 

buradakı mistik təmayyüllərə də təsir göstərirdi. Bütpərəst ərəblər arasında 

müxtəlif fövqəltəbii qüvvələrlə yaxinlığa can atılmasının İslam təsəvvüfünə 

xas əsas cəhəti - Vahid olan Allah-Təalaya qovuşmaqla bağlı cəhdləri 

üstələdiyini görürük. Əldə olan materialların qıtlığı burada “sufizmi 

asketizmdən fərqləndirən ilahi eşq” (ifadə Annemari Şimmelin kitabında 

anılmışdır) anlamının olub-olmaması barədə qəti fikir söyləməyə də imkan 

vermir. Cahiliyyət dövrü mistikasının daha çox okkultizmlə səsləşməsi sezilir. 

Özündə həm də okkult bilikləri cəmləşdirən təsəvvüfdə ilahi sehrkarlığın ən 

yüksək mərhələsi Allah-təalanın ancaq peyğəmbərlərə ağah olan “İsmi-

Əzəmini” bilmək sayılmışdır. Sufilər bu adı bilməklə istənilən möcüzə 

yaratmağı, hətta ölü diriltməyi belə mümkün sayırdılar [17, 137] Digər 

tərəfdən, fövqəltəbii qüvvələrə yaxınlaşmaqda əsas məqsəd onların köməyi ilə 

gələcəkdən xəbər bilməkdir. Bu zaman cahiliyyət ərəbini düşündürən cismani, 

maddi həyatın gələcəyi idi. İslam mütəsəvviflərini gayğılandıran isə ruhi 

varlığın gələcəyi olmuşdur. Tək olan uca Allaha yaxinlaşmaq cəhdləri, bu 

yolda müəyyən mistik təcrübə və sınaqlardan keçilməsi isə, o dövr ərəbləri 

arasında rəvac tapmiş monoteist dinlərlə bağlı cərəyanlarda, xüsusilə həniflər 

və xristianlar arasında özünü göstərirdi. 

Cahiliyyət ərəblərinin mistik əhval-ruhiyyəyə köklənməsnə bir sıra amillər 

səbəb olmuşdur. Bir qədər şablon səslənsə də, burada ağır həyat tərzinin, hər 

zaman ölüm, fəlakət, bədbəxtlik təhlükəsinin müəyyən rolu olduğu, lakin 

bunun yeganə amil olmaması qəbul edilməlıdir. Dozi bu məqamda ərəb 

təbiətinin insan psixikasına güclü təsir göstərən cəhətlərini vurğulayıb, bəzən 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76 

71 

həftələrlə uzsuz-bucaqsız səhralarda dolaşan, aclıq, susuzluq çəkən bədəvi 

ərəbin gözünə fövqəltəbii qüvvələrın görünməsini, saf, təmiz səhra havasının, 

şəffaf, işıqlı görüntülərin onun təxəyyülünə güclü təsir göstərməsini bildirir 

[10, 4]. 

Luis Speys isə ümumiyyətlə mistik nurlanma və ona aparan yol anlamı ilə 

bağlı təsəvvürlərin çətin keçilən yollari – səhralar, bataqlıqlar və s. olan xalqlar 

arasında daha çox rəvac tapmasını bildirir [14, 77]. Təsadüfi deyil ki, sufi 

ədəbiyyatında ucsuz bucaqsız, bomboş səhra ilə mistik kamilləşməyə aparan 

yolun ən çətin hissəsi ifadə edilmişdir [9, 401]. Ərəb sufi poeziyasının bir çox 

rəmz və simvollarının qədim ərəblərin səhra həyatı ilə bağlılığı da 

tədqiqatçıların diqqətindən yayınmamışdır. Tərk edilmiş obanın qalıqları 

insanın cismanı xüsusiyyətlətini, tərk edilmiş oba önündə dayanma sufi 

təriqətindəki məqamları, sarvanla Allahın peyğəmbəri və s. nəzərdə 

tutulmuşdur [19, 364-374]. 

Təbii ki, ərəblər o dövrdə Yaxın və Orta Şərqdə geniş yayılmış dini-mistik 

və fəlsəfi baxışlardan kənarda qala bilməzdilər. Ən azı ona görə ki, onlar o 

dövrün xaldey,akkad, babil, gibti, fars, yunan və s. xalqları ilə sıx təmasda, 

iqtisadı və ticərət əlaqələrində idilər. Rezvana görə, o dövrdə karvan və gəmilər 

Ərəbistana yalnız ticarət malları deyil həm də kitab, ideya və dini təlimlər 

daşıyırdı [17, 24; 20, 56, 60, 61, 64] Buna görə də islamaqədərki ərəblərin 

Misir və Babil misteriyalarından təsirlənməsini zənn etmək olar. Sami 

xalqlarının bir-birini asanlıqla anlaması da onlar arasındakı dini-mistik 

inteqrasiyanı gücləndirirdi. Ərəblər, xaldeylər, finikiyalılar, assuriyalılar, 

həbəşlər və gibtilər asanlıqla, tərcüməçiyə ehtiyac olmadan bir-birləri ilə 

ünsiyyətə girirdilər [6, 15]. 

Əgər qədim yunan fəlsəfi əsərlərinin İslamdan qabaq suriyalılar tərəfindən 

siryani dilinə tərcümə olunmasını [9, 24] da nəzərə alsaq, onda ərəblərin mistik 

təmayüllü fəlsəfəsi cərəyanlarla (pifaqorçuluq, neoplatonizm. qnostisizm) 

islamdan öncə, azacıq da olsa, tanışlığını ehtimal edə bilərik. Burada qədim 

yunan filosoflarının həyatından bəzi məqamları da xatırlamaq yerinə düşər. 

Pifaqorun bir müddət bir ərəb hökmdarının yanında yaşaması bildirilir. Digər 

mistik təmayüllü filosofun - Posidoninin “ərəb rulu” bir filosof olması O. 

Şpenqlerin diqqətini cəlb etmişdir [11, cild 2, 202-203] Neoplatonizmin banisi 

sayılan Plotinin tələbələrindən biri isə ərəb olmuşdur. Zeyd (və yaxud Seyf) 

əl-Ərəbi kimi tanınan bu gənc filosofa Plotinin xüsusi hüsn-rəğbəti olmuşdur 

[11, cild 2, 467-468]. Filştinski göstərir ki, neoplatoniklərin fəlsəfəsi Yaxın 

Şərqdə xristian libasına bürünmüş səkildə hələ İslamdan əvvəl geniş 

yayılmışdır [19, 321]. 

Cahiliyyət ərəblərinin mistisizmə meylinin əsas amillərindən biri kimi, o 

dövrdə ərəblər arasında xristianlıq və yəhudilik kimi dinlərin Ərəbistandakı 

təmsilçilərinin ortodoks cərəyanı deyil, bu dinlərin mühitində yaranmış və 



Aida Gasimova 

MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS 
 

72 

bəzən də rəsmi ideologiya tərəfindən təqib olunan, çox zaman da mistisizmə 

meyli ilə seçilən təriqətlərin nümayəndələri olması faktı nəzərə alınmalıdır. 

Poma imperiyasından qaçaq düşmüş yəhudilərin və müxtəlif sektalara mənsub 

olan xaçpərəst rahiblərin fərqli dini məsələlər barədə öz aralarında apardıqları 

mübahisələr Quranda da əksini tapıb [Məryəm, 37] Bu onların həm dövrün 

dini-mənəvi həyatında passiv seyrçılər olmayıb fəal iştirak etmələrinə, öz 

baxışlarını yaymaqda maraqlı olmalarına dəlalət edir. 

İ.M.Filştinskinin sufilər haqqında söylədiyi fikirləri biz cahiliyyət dövrünün 

ərəb mistiklərinə də aid edə bilərik: “Hər bir mistık kimi, onlar da insanın İlahi 

Varlıqla birbaşa təmasına və Ona qovuşmanın mümkünlüyünə inanırdılar. 

Onlar bu qovuşmanın yolunu mənəvi kamilləşmədə və onların ekstaz halına 

yaxınlaşmasına kömək edən və mistik bir nurlanmaya gətirib çıxaran müəyyən 

psixi təcrübələrdə görürdülər” [19, 318]. 

3.Kahinlik təsisatı və mistik təbabət 

Cahiliyyət dövründə fövqəltəbii qüvvələrlə təmas kahinlik təsisatı ilə bağlı 

idi. Ərəblər arasında bu təsisatı geniş yayılmışdı. Kahinlər fizioqnomika və 

yuxu yozumu kimi okkult elmlərdə məharət göstərirdilər. İbn Xəldun göstərir 

ki, əgər kahinlər peyğəmbərlərin zamanında yaşasaydılar, onlar nübüvvətin 

həqiqiliyini hamıdan yaxşı anlayardılar. (Buna misal olaraq Misir 

sehrbazlarının həzrəti Musaya iman gətirməsini göstərə bilərik), çünki hər bir 

insana gerçək bir yuxu nəsib olduğu kimi, kahinlərə də nübüvvətlə bağlı güclü 

intuisiya verilmişdir. Bu yerdə Satih, Şıqq kimi kahinlərin Məhəmməd 

Peyğəmbərin zühuru barədə qabaqcadan xəbər verməsini bir daha xatırlamaq 

istərdik. Kahin özünün də yaxşı anladığı bu həqiqəti ancaq o zaman inkar edir 

ki, peyğəmbərlik iddiasına düşmüş olsun. Üməyyə ibn Əbis-Salt, ibn Səyyad, 

Müseylimə məhz belə bir iddiada olduğundan Məhəmməd peyğəmbərin 

nübüvvətini danmışlar. Ancaq iman üstün gəlib bu cür xəyalları onların 

başından çıxardıqda həmin kəslər ən gözəl bir tərzdə iman gətirirlər. Buna 

misal olaraq Tuleyhə əl-Əsədinin, Səvad ibn Qaribin, İslama dönüşünü göstərə 

bilərik. İbn Xəldun onların fütuhatdakı rolunu da qeyd etməyi unutmur [2, 177-

178]. 

Digər xalqlarında olduğu kimi, ərəblərdə də mistik təbabət inkişaf etmişdi. 

Buna görə də, cahiliyyət ərəbləri xəstələnərkən kahinə müraciət edirdilər. Circi 

Zeydan bildirir ki, ilk öncə təbiblik edən xaldey kahinləri olmuş, sonra başqa 

xalqlar, o cümlədən ərəblər bu sənəti onlardan əxz etmişlər. Kahinlər xəstələri 

sehr, cadu, qurban kəsmə, dua və s. ilə müalicə edirdilər. Qeyd edək ki, Circi 

Zeydan ərəblərdə təbabətin iki növü olduğunu bildirir: mistik təbabət, həqiqi 

təbabət. Ərəblərin məşhur həkimi Haris ibn əl-Kildənin elmi əsaslara söykənən 

tibbi biliyi bu gün belə öz əhəmiyyətini itirməmişdir [7, cild 1, 210] Təbiblər 

bir çox fəlakətlər kimi xəstəliyin səbəblərini də şər qüvvələrində 

görürdülər.Ərəb dilində ruhi xəstələrə “məcnun” (cinli) deyilməsi də bununla 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76 

73 

əlaqədar idi. Cinin bədəndən çıxarılması ücün xəstəyə dağ basılması isə yalnız 

ərəblərdə deyil, bir çox xalqlar arasında geniş yayılmışdı. Bu şərr qüvvələrə 

qarşı odun təmizləyici qüvvəsi ilə bağlı inamdan doğurdu. Onları qovmaq üçün 

bütlərin üzərindən tilsimlər asır, xəstə ücün dualar oxuyurdular [7, cild1, 197]. 

Maspero bildirir ki, qədim xalqların bu cür “müalicə” üsulu əsil xəstəliyi 

aradan qaldırmasa da hər halda xəstənin qorxu-hürküsünü aparırdı [15, 74]. 

Bəzi heyvanları cinlərlə əlaqələndirən ərəblər məhz həmin heyvanlarla bağlı 

tilsimlərdən istifadə edirdilər. Qeyd etmək istərdik ki, qədim xalqların mistik 

təbabətə belə önəm verməsi də Sufi ədəbiyyatında birbaşa ruhi təbabətlə bağlı 

fikirlər doğurur. N.Göyüşov bildirir ki, irfani poeziyadakı həkim, təbib 

obrazları əslində mənəvi mürşid və yolgöstərəndir [1]. 

4.Ekstispisi 

Ərəblərin Misir, Yaxın Şərq və Hindistan arasındakı ticarət yollarının 

qovşağında yaşaması və bu ticarətin fəal iştirakçısı olması onların mədəni 

inteqrasiyasını asanlaşdırır, kənar sivilizasiyalarla mübadiləsinə təkan verirdi. 

Digər tərəfdən, ərəb qəbilələrinin digər sami xalqları ilə ünsiyyət zamanı dil 

problemlərinin olmaması, onlarla asanlıqla danışıb bir-birlərini anlaması da bu 

fikir mübadiləsinin güclənməsinə təsir göstərirdi. Məhz buna görə də, 

heyvanların daxili orqanları əsasında söylənilən öncəgörmənin (ekstispisi) 

ərəblər arasında rəvac tapması təbii idi. Bu cür öncəgörmə Çində və Usaq Şərqi 

Asiyada lap qədim dövrlərdən məşhur idi. Eləcə də Mesopotamiyada bu fal 

növü geniş yayılmışdı. Şumerlər bu praktikadan baş kahinin seçilməsi zamanı 

istifadə edir, qurban kəsilən heyvanların daxili orqanlarına əsasən tanrıların bu 

məsələ ilə bağlı rəyini müəyyənləşdirirdilər. Ekstispisi xaldeylər arasında da 

rəvac tapmış bir üsul idi. Bir xaldey yazılı abidəsində Ay tanrısının məbədgahı 

üçün baş kahinin məhz bu cür seçilməsi bildirilir [16, 169]. Bu fal növündə 

kahinin vəzifəsi tanrılarla kontakta girib lazımı xəbərləri qurban kəsiləcək 

heyvanın daxili üzvlərinə yazmasını onlardan xahiş etməsı idi. 

Ərəblərin də belə öncəgörmə təcrübəsindən istifadə etməsi məlumdur. 

Ərəblər lap qədim zamanlardan qara ciyərə böyük əhəmiyyət verirdilər. Qara 

ciyərin qara rəngli olması, onun nifrət və qəzəbdən qaralması fikrinə gətirib 

çıxarmışdır. Ərəblər qurban kəsilən heyvanların canvermə halında çıxardığı 

səslərə xüsusi önəm verib bununla bağlı öncəgörmələr edirdilər. Təəssüf ki 

ərəblərin ekstispitsi ilə bağlı öncəgörmələrini əks etdirən məlumatların çoxu 

İslama zidd təcrübə kimi itib-batmış olduğundan, geniş müqayisəli təhlillər 

aparmağımız mümkün deyil. Bir sıra mənbələrdə ekstispitsi ilə bağlı ancaq 

qısa məlumat verilir. Bu barədə rast gəldiyimiz yeganə az-çox əhatəli xəbər isə 

İbn Hişamın məşhur “Sirə”sində əks olunub: 

“Ömər ibn əl-Xəttab adamlara söhbət edib bildirdi ki, İslamdan bir az 

öncə Qureyş əhlindən bir kişi dana qurban kəsirdi. Biz dayanıb qurban 

ətinin bölünməsini gözləyirdik ki, öz payımızı alaq. Bu zaman dananın 



Aida Gasimova 

MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS 
 

74 

qarnından qəribə səslər gəldi. Hələ mən bundan daha təsirli səs 

eşitməmişdim: “Ya qanına boyanmış Zərih, yaxşı bir iş var. Bir kişi 

qışqırıb “lə İləhə illəllah” qeyə haray salacaq” [3, 224]. 

Yuxarıdakı parçada qurban kəsilməsi və öncəgörmələrlə bağlı kahinin roluna 

toxunulmasa da, hər halda bu rolu təsəvvür etmək çətin deyil. Burada diqqəti 

cəlb edən əsas cəhət heyvanların daxili orqanlarının quruluşuna deyil, onlardan 

çıxan səsə fikir verilməsidir. Bu xəbər özü ilahi kəlamın – loqosun İslamdan 

bir qədər öncəki fikir sistemində nə qədər mühüm yer tutmasına dəlalət edir. 

Sabilərin qurban kəsilən xoruzun çabalamarı ilə bağlı öncəgörmələrində isə biz 

hərəkət amilinin – can verən xoruzun ölümqabağı çabalamalarının öndə 

olduğunu görürük. Ərəb kahinlərinin bu cür öncəgörmələrdə səs mistikasına 

və hərəkət amilinə üstünlük vermələri onların bu sahədə daha irəli getmələrinə 

dəlalət edir. Sonradan İslam təsəvvüfündə də səs mistikası və ritmik hərəkətlər 

bir sıra təriqətlərdə mühüm yer tutmuşdur. 

Digər tərəfdən, maraqlı bir məqam kimi heyvanın can vermə halında olması 

da diqqəti cəlb edir. Bu elə bir haldır ki, nə ruh bədəni tam tərk etmədiyindən, 

sanki iki dünya arasında aralıq vəziyyətində dayanır və ona görə də insanın 

yaşadığı real aləmlə ruhlar dünyası arasında bir növ mediator rolu oynayır. İbn 

Xəldun göstərir ki, qətlə yetirilən insanların başları üzüldükdə də onların 

dilində öncəgörmələr səslənir. Buna görə də, bəzi zalım hökmdarların onları 

maraqlandıran məsələlərdən qabaqcadan xəbər tutmaq üçün məhbusları qətlə 

yetirmək adəti olmuşdur [2, 190]. 

5.Nəticə 

Qədim ərəb cəmiyyətində mistik elementlər yalnız yuxarıda saydıqlarımızla 

məhdudlaşmır. Ərəblərin yuxu yozumu, astrologiya, avquriya ilə bağlı da 

təcrübələri olub ki, bunlar ayrıca bir araşdırma tələb edir. 

Okkult elmlər, insanların fövqəltəbii qüvvələrlə təmasa can atması, 

öncəgörmələr etməsi hələ təsəvvüf deyil, amma bu təcrübələr mistik 

elementlər olaraq İslam təsəvvüfünün zəminini hazırlamışdır. Bu, Sufizmin 

mürəkkəb nəzəri konsepsiyalarından uzaq, bəsit, sadə təcrübələrdir. Burada 

hələ nə Həllacın, Nəsiminin “Ənə l-həqq”ini, nə də ibn Ərəbinin vəhdət əl-

vücudunu görürük. Bununla belə, sufizmin xalq İslamı ilə bağlı tərəfləri – 

kəramətlər, öncəgörmələr, pəhrizkarlıq, yuxu yozumları bir sıra cəmiyyətlərdə 

olduğu kimi, Cahiliyyət ərəbləri arasında da özünə yer etmişdir. 
 

6.ƏDƏBİYYAT 

1. Göyüşov, N. C. (1997). Füzulinin sənət və mərifət dünyası. Bakı–Tehran: 

“Süruş” Beynəlxalq nəşriyyatı. 

2. İbn Xəldun. (1961). əl-Müqəddimə (Cild I). Beyrut: Məktəbətul-mədrasəti 

va dəril-kitəbil-lubnəniyyi. 



“Metafizika” Journal 

2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76 

75 

3. İbn Hişam. (1936). Əs-Sira Ən-Nəbəviyyə (Cild 1). Misir: Mətbəətu 

Mustafa əl-Bani əl-Hələbi. 

4. Schimmel, A. (2003). Mystical Dimensions of Islam. Lahore: Sang-e-Meel 

Publications. 

5. Shah, I. (1994). Sufizm. Moskva: Klyshnikov, Komarov i K. 

6. Zeydan, C. (1971). Islam Medeniyeti Tarihi. İstanbul: Doğan Güneş 

Yayınları (mütərcim: Zeki Megamiz). 

7. Zeydan, C. (n.d.). Tarixu ədəbil-luğatil-ʿarabiyyə. əl-Qahirə. 

8. Бартольд, В. В. (1966). Ислам. В: Сочинения, т. VI. Москва: Наука, 

Главная редакция восточной литературы. 

9. Бертельс, Е. Э. (1965). Суфизм и суфийская литература. В: 

Избранные труды. Москва: Наука. 

10. Дози, Р. (1904). Очерк истории ислама (Пер. с фр. В. И. Каменского). 

Санкт-Петербург. 

11. Кисил, В. Я. & Рибери, В. В. (2002). Галерея античных философов (Т. 

II). Москва: Гранд. 

12. Кныш, А. (1984). Некоторые проблемы изучения суфизма. В: Ислам. 

Религия, общество, государство. Москва: Наука. 

13. Кныш, А. (2004). Мусульманский мистицизм: Краткая история. 

Москва–Санкт-Петербург: Диля. 

14. Спенс, Л. (2007). Таинства Египта. Москва: Центрполиграф. 

15. Масперо, Г. (1911). Древняя история народов Востока. Москва. 

16. Оппенхейм, А. (1990). Древняя Месопотамия (Пер. М. Н. 

Ботвинника). Москва: Наука, Главная редакция восточной 

литературы. 

17. Резван, Е. А. (2001). Коран и его мир. Санкт-Петербург: 

Петербургское Востоковедение. 

18. Тримингем, Дж. С. (1989). Суфийские ордены в исламе. Москва: 

Наука, Главная редакция восточной литературы. 

19. Фильштинский, И. М. (1991). История арабской литературы. 

Москва: Главная редакция восточной литературы. 

20. Шумовский, Т. А. (1964). Арабы и море: (по страницам рукописей и 

книг). Москва: Наука. 

 

REFERENCES 

1. Goyushov, N. C. (1997). The world of art and enlightenment of Fuzuli. 

Baku–Tehran: Surosh International Publishing House. (in Azerbaijani) 

2. Ibn Khaldun. (1961). Al-Muqaddimah (Vol. 1). Beirut: Maktabat al-

Madrasati wa Dar al-Kitab al-Lubnani. (in Arabic) 

3. Ibn Hisham. (1936). Al-Sirah al-Nabawiyyah (Vol. 1). Egypt: Matbaat 

Mustafa al-Babi al-Halabi. (in Arabic) 



Aida Gasimova 

MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS 
 

76 

4. Schimmel, A. (2003). Mystical dimensions of Islam. Lahore: Sang-e-Meel 

Publications. (in English) 

5. Shah, I. (1994). Sufism. Moscow: Klyshnikov, Komarov and Co. (in 

Russian) 

6. Zeydan, C. (1971). History of Islamic civilization. Istanbul: Dogan Gunes 

Yayınları (Transl. by Zeki Megamiz). (in Turkish) 

7. Zeydan, C. (n.d.). History of Arabic language literature. Cairo. (in Arabic) 

8. Bartold, V. V. (1966). Islam. In Collected works (Vol. 6). Moscow: Nauka, 

Main Editorial Board of Oriental Literature. (in Russian) 

9. Bertels, E. E. (1965). Sufism and Sufi literature. In Selected works. 

Moscow: Nauka. (in Russian) 

10. Dozy, R. (1904). An outline of the history of Islam (Transl. by V. I. 

Kamensky). Saint Petersburg. (in Russian) 

11. Kisil, V. Ya., & Riberi, V. V. (2002). Gallery of ancient philosophers (Vol. 

2). Moscow: Grand. (in Russian) 

12. Knysh, A. (1984). Some problems in the study of Sufism. In Islam: 

Religion, society, state. Moscow: Nauka. (in Russian) 

13. Knysh, A. (2004). Muslim mysticism: A brief history. Moscow–Saint 

Petersburg: Dilya. (in Russian) 

14. Spence, L. (2007). The mysteries of Egypt. Moscow: Tsentrpoligraf. (in 

Russian) 

15. Maspero, G. (1911). Ancient history of the peoples of the East. Moscow. 

(in Russian) 

16. Oppenheim, A. (1990). Ancient Mesopotamia (Transl. by M. N. 

Botvinnik). Moscow: Nauka, Main Editorial Board of Oriental Literature. 

(in Russian) 

17. Rezvan, E. A. (2001). The Quran and its world. Saint Petersburg: 

Petersburg Oriental Studies. (in Russian) 

18. Trimingham, J. S. (1989). The Sufi orders in Islam. Moscow: Nauka, Main 

Editorial Board of Oriental Literature. (in Russian) 

19. Filshtinskiy, I. M. (1991). History of Arabic literature. Moscow: Main 

Editorial Board of Oriental Literature. (in Russian) 

20. Shumovskiy, T. A. (1964). The Arabs and the sea (from the pages of 

manuscripts and books). Moscow: Nauka. (in Russian) 


