“Metafizika” Journal AcademyGate Publishing
Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.64-76 p-1SSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X

UDC: 32.; 323.
LBC: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 €)64
MJ Ne 427

4. 10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76
MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL
SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS
Aida Gasimova*

Abstract. This study examines the mystical elements in pre-Islamic Arab
society and their role as formative influences on the development of Islamic
Sufism. While much of European Orientalist scholarship of the 19th and 20th
centuries often viewed Sufism as a foreign or externally introduced
phenomenon, more recent research emphasizes its intrinsic connection to
Islam, the importance of considering pre-Islamic socio-religious contexts was
forgetten. This article is a part of my research that explores ascetic tendencies,
mystical practices, and spiritual experiences among the Arabs of the Jahiliyyah
period, drawing attention to early forms of piety, meditation, and esoteric
exercises that prefigure Sufi doctrines. It investigates the influence of
surrounding cultures, including Christian and Jewish mysticism, as well as
Greek philosophical currents, while stressing that these external elements
interacted with a pre-existing mystical substratum within Arab society rather
than generating Sufism in isolation. The role of divination, mystical medicine,
and encounters with supernatural phenomena are also discussed as integral
components of the mystical worldview. Pre-Islamic Arabs’ exposure to
monotheistic, polytheistic, and esoteric traditions, facilitated by trade networks
and intercultural exchanges, created a fertile environment for spiritual
exploration, which subsequently informed the emergence of Islamic Sufism.
By tracing these pre-Islamic mystical trends, the study seeks to clarify the
socio-cultural foundations of Sufism, highlighting the continuity between
earlier Arab spiritual practices and the ascetic, esoteric, and devotional
dimensions of Islamic mysticism.

Keywords: Sufism, Jahiliyyah period, mysticism, occult sciences, mystical
medicine, extispicy

* Professor of the Department of Arabic Philology, Baku State University; Baku, Azerbaijan

E-mail: aidagasimova@bsu.edu.az

https://orcid.org/0000-0001-6358-2966

To cite this article: Gasimova, A. [2026]. MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL
SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS. “Metafizika” journal, 9(1), pp.64-76.
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76

Article history:

Received: 11.12.2025 Revised: 05.01.2026 Accepted: 01.02.2026 Published: 15.03.2026

© 08

BY WG

Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms
and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/.

64



mailto:aidagasimova@bsu.edu.az
https://orcid.org/0000-0001-6358-2966
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

“Metafizika” Journal AcademyGate Publishing

Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.64-76 p-1SSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X
VAK: 32.; 323.

BEK: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 €)64

MJ Ne 427

4. 10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76
MUCTHUYECKHE SJIEMEHTBI B PEJIMTTO3HO-KYJIbTYPHOI
CUCTEME JOUCTIAMCKHUX APABOB

Auna I'acumoBa®

AOcTpakT. B naHHol paboTe paccMaTpuBarOTCsS MUCTHYCCKUE SJIEMEHTHI,
MPUCYTCTBOBABIIINE B JIOMCIAMCKOM apaOCKOM OOIIECTBE, M UX POJIb Kak
(bakTopoB, GOPMUPOBABIINX Pa3BUTHE HCIaMCKOTo cydusma. B To Bpems kak
3HAYUTENIbHAS YacTh €BPOIEHCKON opueHTanucTckoi Hayku XIX—XX Bekos
TpakToBasia Cy(QU3M Kak 4yKJI0€ WIN U3BHE IPUBHECEHHOE SIBICHUE, a Oojee
MIO3JHUE UCCIIEI0BAaHUS OJUEPKUBAIOT €M0 OPraHUYECKYIO CBSI3b C UCIIaMOM,
BXHOCTH yu&€Ta JIOMCIAMCKHUX COLMOPEIUTHO3HBIX KOHTEKCTOB OKa3ajiach B
3HAUUTENIbHON CTeneHu ynyuieHHoW. CTaTbsl HCCIEAyeT acKeTHYECKHe
TEHJCHIIMH, MUCTUYECKHE MPAKTUKH M JYXOBHBI ONBIT apaboB mepuoaa
IDKaXHIINiK, oOpaiasi BHUMaHue Ha paHHuE (OPMBI OJ1aro4ecTusi, MeTUTaluu
1 930TEPUUECKHUX MPAKTHK, MPEABOCXUIIAIOIINX TOKTPUHBI cypuszma. Ocoboe
BHUMaHUE YJENAETCs BIMSHUIO OKPYXKAaIOWUX  KYJIbTYp, BKJIHOYAs
XPUCTUAHCKYIO U MYACHCKYI0O MUCTHKY, a TAaK)Ke rpeuecKyto guiiocoduro, mpu
3TOM NMOAYEPKUBAETCS, YTO BHEUIHHE 3JIEMEHTHI B3aUMOJICHCTBOBAIIU C YK€
CYUIECTBYIOIIEH MUCTHUYECKON OCHOBO apabcKoro oO1iecTBa.
PaccmaTpuBaroTCsl NpakTUKKU TaJlaHus], 3JIEMEHThl MUCTUYECKOW MEIULIMHBI U
IIPEICTABICHUSI O KOHTAKTE C CBEPXBECTECTBEHHBIMM CHJIAaMH  Kak
COCTaBJISIOLINE MUCTUYECKOTO MUPOBO33peHus. [IpocnexuBas 1ouciaMckue
MHUCTUYECKHE TEHACHLUH, paboTa CTPEMUTCS NPOSICHUTh COLUAIBHO-
KyJIbTYpPHbIE OCHOBaHHMS Cy(QU3Ma, BBISBISISI TNPEEMCTBEHHOCTh MEXIY
paHHUMH  apaOCKUMH JTyXOBHBIMH TMpAaKTUKaMH U  aCKETHUYECKUMH,
930TEPUUYECKUMU aCIeKTaAMH UCIAMCKOTO MUCTUIIU3MA.

KiroueBbie cioBa: cyhusm, nepuos JpKkaxuiiui, MUCTULI3M, OKKYJIbTHbIE
HayKH, MUCTUYECKasi MEIUIINHA, SKCTUCIIULINS

* IIpodeccop kadenpst apabekoit hrutonornu bakMHCKOro rocyrapcTBeHHOTo yHUBepcuTeTa; baky, Asepbaiimkan
E-mail: aidagasimova@bsu.edu.az

https://orcid.org/0000-0001-6358-2966

LlutupoBath craThio: [acumosa, A. [2026]. MUCTUYECKHUE SJIEMEHTHI B PEJIMTMO3HO-KYJIBTYPHOM
CUCTEME OUCJIAMCKUX APABOB. JKypnan «Metafizika», 9(1), ¢.64-76.
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76

Hcmopus cmamou:

]'locirm.na: 11.12.2025 Iepepadorana: 05.01.2026 IMpunsrta: 01.02.2026 Ony6ankosana: 15.03.2026

BY WG

Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms
and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/.

65



mailto:aidagasimova@bsu.edu.az
https://orcid.org/0000-0001-6358-2966
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

“Metafizika” Journal AcademyGate Publishing
Vol 9, issue 1, serial 37, 2026. pp.64-76 p-ISSN 2616-6879; e-ISSN 2617-751X

UOT: 32.; 323.
KBT: 63.3(2)6-6; 63.3 (2)64; 63.3(5 )64
MJ Ne 427
4.10.33864/2617-751X.2026.v9.i1.64-76
CAHILIYYOT OROBLORININ DINi-MODONI SISTEMINDO
MiSTiK ELEMENTLOR
Aida Qasimova*

Abstrakt. Bu magalods islamgodorki arab comiyystinds movcud olan
mistik elementlor vo onlarin islam sufizminin formalasmasina tesiri arasdirilir.
XIX osrdon etibaron sufizmo dair monbalorlo daha yaxindan tanis olmaga
baslamis Avropa sorgsiinashiginda Islam mistisizminin qaynaglar1 barado
miilahizalor seslonmays baslamis, tadqigatcilarin bdyiik oksariyyati Islamin 6z
mahiyyotini diizgiin anlamadigindan sufizmi “qumsal Islam sohrasina
konardan gotirilmis bitki” hesab etmislor. Lakin mdiasir todgigatlar bu
Coroyanm Islamla iizvi baghligim vurgulayir. Bu mogalo bizim Cahiliyyat
dovrl arablarinin asketik meyllarini, mistik tacriiba vo manovi yasantilarini
Oyronon, onlarin meditasiya vo ezoterik tocriibalorino diggst yetiron
todgigatimizin bir hissasidir. Burada xristian vo yshudi mistikasi, hamginin
yunan falsafasi kimi otraf modaniyyatlorin tasiri arasdirilir vo geyd olunur Ki,
bu xarici elementlor orab comiyyatinds artiqg mévcud olan mistik substratla
qarsiligh sakilda faaliyyat gostormisdir. Qadim arablarin dncagdrmalarlo bagl
tocriibasi, mistik tobaboti vo fovgoltabii alomlo tomas tocrubalori mistik
diinyagériisiin torkib hissalori kimi Oyronilir. Islamgodorki mistik meyllorin
izlonilmasi sufizmin sosial-modoni ssaslarini aydinlagdirmaga, erkon arob
monavi tacrubalari ilo islam mistisizminin asketik vo ezoterik yonumlu
cohatlori arasinda varislik alagolorini Uzs ¢ixarmaga xidmot edir.

Acar sozlar: Sufizm, Cahiliyyat dovri, mistika, okkult elmlar, mistik
tobabot, ekstispisi

* Baki Dovlat Universitetinin Orab filologiyasi kafedrasinin professoru; Baki, Azorbaycan

E-mail: aidagasimova@bsu.edu.az

https://orcid.org/0000-0001-6358-2966

Mogalaya istinad: Qasimova, A. [2026]. CAHILIYYOT ©ROBLORININ DINi-MODONI SISTEMINDS MISTIK
ELEMENTLOR. “Metafizika” jurnal, 9(1), soh.64-76.

https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i7.64-76

Magalanin tarixgasi:

Daxil olub: 11.12.2025 Yenidan baxilib: 05.01.2026 Tasdiglanib: 01.02.2026 Darc olunub: 15.03.2026

BY WG

Copyright: © 2025 by AcademyGate Publishing. This article is an open access article distributed under the terms
and conditions of the CC BY-NC 4.0. For details on this license, please visit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/.

66



mailto:aidagasimova@bsu.edu.az
https://orcid.org/0000-0001-6358-2966
https://doi.org/10.33864/2617-751X.2026.v9.i7.64-76
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

“Metafizika” Journal
2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76

1.Giris

Bu yazidan moqsad islamagodoarki arab comiyystinds mévcud olmus mistik
elementlors isiq salmagq, onlarm Islam tesavviifiiniin qaynaglar1 corgasinda
yerini dagiglosdirmokdir. Bir sira todgiqat¢ilar [4, 9-12; 12, 87-95; 9, 25-29;
19, 319-321; 5, 61; 18,16] Islam tasavviifiiniin qaynaqlar1 barado fikir
sOylomislor. Burada hamin bohslori tokrarlamayaraq bazi magamlarin tizarinds
dayanmaq istardik.

XIX oasrdon etibaron sufi adobiyyati vo sufizmo dair monbolorlo daha
yaxindan tanis olmaga baslamis Avropa sorgsiinasliginda Islam mistisizminin
qaynaqlar1 barado mulahizalor saslonmays baslamis, todqigatgilarin boyiik
oksariyyati Islamin 6z mahiyyatini diizgiin anlamadigindan sufizmi “qumsal
Islam sohrasina konardan gatirilmis bitki” [4, 9-12] hesab etmis, yani bels tilvi,
uca bir ideologiyaya malik fikir axmini he¢ bir vachlo Islamla baglamaq
istomomis, bu ciir cohdlor bas qaldirdigda iso (mos: alman ilahiyyat alim,
protestant mozhobindon olan F.Tholuk sufizmin Mohommad peygombarin 6z
mistisizmindon dogdugunu bildirmisdir.) bunu anlasilmazligla garsilamiglar
[1, 20; 4, 9]. Hotta sufizmin kokiinii sami xalglarindan uzaqda, Yaxin Sarqdon
cox-¢ox konarlarda arilor- fars vo hindlilor, bozon do yapon vo cinlilor
icorisindo axtaranlar da olmusdur [4, 9-11]. Lakin sonraki todgigatlarda
Sufizmin islamin 6ziindon gaynaqlanmasi fikri istiinliik togkil etmis, bununla
belas, onun islamagodarki comiyyatlo bagliligi, onun bu camiyystdo mdvcud
olan mistik yonimlG horokatlarla Islamin sintezindon qaynaglanmasi nozors
alinmamigdir. Halbuki, Cahiliyyot dovrinin agli-manavi hayati ilo tanighq
bels bir forziyyonin dogrulugunu tasdigloyir.

E.Bertels tosovviifo gnostisizmin, neoplatonizmin vo manixeygiliyin tosirini
gobul edib bildirir ki, asas masalo bu coroyanlarin Islamla garsilasmasi faktinda
deyil, onlarin hansi soraitdo Islam miihitino niifuz  etmosinin
miayyanlosmosindadir [9, 14]. Bertels Islamdan avvalki dévra nozor salmasa
da, Islam mistisizminin yaranmasmni ©movilor dévrii comiyyatindoki narazi
unsurlorlo baglayaraq ilk sufilorin amavilarin siyasi kursuna muxalifotdo
dayanan mihoddislor igarisindon ¢ixdigimmi bildirir, Onun fikrinco, mohz
tabiinlor arasinda baslamig asketizm sufizmin riiseymi sayilmalidir [9, 15], o,
zahidlik ohvali-ruhiyyasinin halo islamdan 6nco aroblor arasinda méveud
olmasi faktini, demok olar ki, nozers almir. Bununla bels, Bertels Iranda
sufizmin gérinmamis bir suratlo inkisafindan danisarkon bu harokatin ilk
apostollariin Xorasana golmis orab horbicilorinin olmasini qeyd etmayi
unutmur va balalikls da tesavvifi mohz arab zominins baglamis olur [9, 65].
Hoar bir halda, ilk cihadgilar 6zlori do “muxadram” sayila bildiyindan, yani iki
dovrds- cahiliyyat vo islam dovrinds yasadigindan, yena do hoarokatin
kOklorini Islamdan avvalki mistik hoyatla baglaya bilorik.

67



Aida Gasimova
MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS

V.Bartold Mohommad peygombarin yaxin otrafinda — sohabslor arasinda
mistik yasantilarin mévcudluguna digqgoti calb edib bildirir ki, Mohammad
peygombar vo imam Oli ac galma vo pohrizkarligi tocriibadon Kegirir, bu
moagsadlo qarmlarina das baglayirdilar. Xolifo Omor iso 6limiinden azaciq
onco ilahi bir xof hali yasamisdir [Bapronsa, 114]. islamdan 6nca haniflor
arasinda da pahrizkarliq tocriibadon kegirilmisdir.

Sufizmin qaynaqglarinin  miioyyanlosdirilmasi  masalasinds  A.Knisin
milahizalori maraq dogurur. O, ilk baxisdanca xristian, yahudi vo buddizm
mistikas1 ilo oxsar cohatlori lGzo ¢ixan sufizmin daxilinds cucarti tapdigi
Islamla six bagliliginin, onun mohz bu dindan gaynaqlanmasinin mantigiliyini
bildirir. “Sufi” soziiniin adi zahidlorin, “Allah adamlar1” olan mistiklorin
geydiyi yun geyimi bildirmasini gqeyd edon alim holo islamdan avval Suriyada
Vo Orobistan yarimadasinin simalinda sorgordan xristian rahiblorinin vo
anaxoretlorin mohz bu adla adlanmasini bildirir [12, 87]. ©bu Zarr (v. 652),
BObu Darda (v. 625), onun hoyat yoldast Ummii’d-Darda, Selman ol-Farisi (v.
655), Hiizoyfa bin al-Yoman (v. 657) vo Imran ibn ol-Hiiseyn ol-Xiizai (v. 672)
— bunlar Peygombarin yaxin ¢evrasine mansub olan erkon ziihd sahiblori idilor.
Sufi anonasi onlar1 “sufizmin 6zii yaranmazdan avvalki sufilor” (avant la lettre)
kimi toqdim edir. Sufizmin sonraki niimayondalari bu sohabalori sufi anonasi
ilo baglamaq ti¢iin onlara yun paltar geyinmok adotini aid edirdilor. Knig
tosovviifiin kokiinda dayanan asketik horokatin demok olar ki, Islamla bir
vaxtda yarandigimi vo artiqg Mohommod peygomborin yaxin shatasindon olan
sohabanin zahidliys olan meylinin vo onlarin yun aba geyinmasinin musalman
adobiyyatinda geyd olundugunu bildirir [13, 11].

Oxsar fikirlor Nasib Goyiisovun tadqiqatlarinda da saslonir. O bildirir ki,
tosovviifiin  bir sira nisanslori ayri-ayrt madoaniyyotlords, o climladan
samanizm, zardiistliik, buddizm vo hind mistikasi, yohudilik vo xagparastlik,
gnostisizm va neoplatonizmds miisahids edilsa do 0, hamin madaniyyatlordon
alinma cohatlorin birlosmoasindon yaranan bir coroyan olmayib, Quranin 6z
ruhundan vo islam miihitinden dogan, eyni zamanda &zgo modoaniyyatlorin
homin ruha uygun moagamlar1 ilo uzlasan va zonginlasan dini-mistik va aqli-
monavi bir coroyandir [1, 20]. Qeyd edok ki, Islam &zii Cahiliyyst adlanan
miihitin yetisdirdiyi bir din olub onunla six tellarlo baglidir. Bu fakt dzii Islam
daxilinds yaranmus coroyanlari da Islamdan avvalki miihitlo baglayr.

E.a. IV osrdo artiq Suriyada vo Misirdos 6z icmalari olan yun geyimli xristian
mistiklorinin sufizmin yaranmasina tasirini geyd edon I.Filstinski daha irali
gedorak asketizmin halo Islamdan oavval aroblor arasinda yayilmasini, bunun
naticasi kimi cahiliyyat serindo mémin zahid obrazinin yaranmasini xiisusi
vurgulayir vo gostorir ki, islamin yaranmasindan sonra mémin miisalmanlar
arasinda xristian rahiblarinin tasiri altinda bu harokat daha da gliclonmisir [19,

68



“Metafizika” Journal
2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76

318]. idris Sah da “sufi” anlammin halo Mohommod peygambardoan avval
moveud olmasina digqati calb edir [5, 56].

Sufizma dair ¢oxsayli asarlor igarisindon misal gatirdiyimiz bu fikirlor bir
cox mialliflorin tesovviifin koklorini birbasa olmasa da, dolayist ilo Islamim
yarandigi comiyystdo axtardigina doalalot edir. Toossif ki, ara-sira saslonan bu
fikirlor inkisaf etdirilmomis, islamdan 6ncaki camiyyatdo mdévcud olan mistik
tendensiyalar todgigata calb olunmamaisdir.
2.Islamaqadarki camiyyatda mistik elementlar

Bu yazidan moagsad islamagadarki arab comiyyatinde mévcud olan mistik
zumralar, onlarm ilahi nurlanma va mistik kamillasmoa yolundaki tacriibs vo
hazirhiglar, ekstaza ¢atmaq yollari, mistik yasantilarini ifado etmo iisullart
barado molumat vermok va bu harokatin moruz gala bilocayi konar tosirlori
(xristian, yohudi mistisizmi, yunan falsafosi vo s.) mioyyonlosdirmokdir.
Bizim fikrimizco, Islam tosovviifiino olan konar tasirlor — xristian, yshudi
mistisizmi, buddizm, gnostisizm, neoplatonizm va s. harakatin biitiin inkisafi
boyu 6zuni gostarsa da, bu tasirlar ilk 6nca islamagadarki comiyyatds yayilib-
yayilmamasit miistavisinds arasdirtlmalidir. Mahz buna gora do, Xristian va
yahudi mistisizminin islamagoadorki arob comiyyatinds hansi saviyyads 6z0n(
biruze vermesina nozor salunmali, bozi falsofi talimlarin aroblars Islamdan
avval molum olub-olmamasi masalasi aragdirilmalidir. Todgigat prosesinds
bazi sufi simvol vs atributlarinin (xirqo, asa, qovs, quslarla bagli simvolizm vo
s.) islamagadarki madaniyyotdoki yeri do muoayyanlasdirilmali vo onlarin
tosovvifdo kosb etdiyi monalarla paralelllor aparilmalidir. Ayrica olaraq,
mistik ohvali-ruhiyyanin toronnimiinds cahiliyyat serinin yeri do mioayyan
olmalidir.

Ruhi-moanavi bir hadiss olmagla mistisizmin inkisaf etmis formalarinin,
adoton, yiiksok ezoterik biliklora vo mikommol konsepsiyalara malik dini-
folsofi Ozllo sOykonmosi molumdur. Yoni Allahin — Mutloq Varligin
transtsendent mahiyyatini gobul edon va onun dorkini asas amal bilon
sistemlordo mistisizmin hom ideya-folsofi vo psixoloji, ham do tocrubi
baximdan daha yiiksok Saviyyasi nozars ¢arpir. Bu cir bilik wva
konsepsiyalardan mohrum olan bir sira arxaik comiyyatlords iss, olsa-olsa halo
sistem halina diismamis mistik tacriiba vo tomaytllordoan, comiyyatds 6zline 0
godar do yer etmomis bazi biliklordon sdhbat geds bilor. Cahiliyyat dovru arob
comiyyatinds ruhani-manavi durumun rangarangliyi, “sami xalqlarina xas olan
bltporastliyin axirinci1 qalast olan Orobistanda” (ifado E.Rezvanindir)
vohdaniyyat dinlorinin do mioyyan intisar tapmasi burada yaranan mistik
tomayaullora da slvan bir don geyindirir, naticads ham arxaik camiyyatlors xas
olan gaba va sads mistikani, hom do Vahid olan Allahla bagl ruhani axtarislar
Vo peygomborlik maramlarini burada sezmok mimkdin olur.

69



Aida Gasimova
MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS

Cahiliyyat arablarinin mistik hayati ilo yaxindan tanigliq zamani malum olur
ki, Islam tasevviifiiniin bir sira riisseymlori mohz bu zeminds clicarmis, artiq o
dovr arablori arasinda z6hd, xalvat, samt tocriibadon kegirilmisdir. Bizim
fikrimizco, sufizmdo genis yer tutan quslarla bagli simvolika islamaqodarki
arab qus falindan (iyafat), sufi poeziyasindaki camalin vasfi isa godim orob
giyafat vo firasat (fiziognomika) elmindan bohralonmisdir. ©gar cahiliyyat
orobi insan simasinda onun xarakter vo taleyini gorirdiss, islam mistiklori
g6zal simada ham bu taleyin yazildigr miigoddas kitabla bagli monalari, hom
do haqqin tacallisini gérmiiglar. Eloca do tasovviifdo bazon atribut saciyyasi
kosb edon Xxirge, asa, yay Vo sairodon do cahiliyyst arablorinin mistik
tocriibasinda genis istifado olunmusdur. Ayrica olaraq, sufizmdos 6zol mahiyyat
dastyan karamat hadisosi do, ogor orta asr arob monbalarino inansag,
cahiliyyat orablori arasinda rast golinon hal olub. Burada gergok yuxular,
doavalarin ayaqlari altinda fovvars vuran bulaqglar, heyvanlarin vo quslarin dilini
anilama, bir baxigla vohsi heyvanlart mahv etma vo s. méclzali hadisalar bas
vermisdir.

Hor seydon 6nca islamagadarki comiyyatda monoteizmin ruhani hayatin asas
amili olmamasi, hom do biitparastliyin vahdaniyyati — tokallahlilig: tistalomasi
buradaki mistik tomayyiillora do tosir gostorirdi. Bitparast aroblor arasinda
muxtalif fovgeltobii qiivvalorlo yaxinliga can atilmasinm Islam tosovviifiine
Xas osas cohoti - Vahid olan Allah-Toalaya govusmagqla bagli cohdlori
Ustolodiyini goriiriik. ©Oldo olan materiallarin  qithgr burada “sufizmi
asketizmdon forglondiron ilahi esq” (ifado Annemari Simmelin kitabinda
anilmigdir) anlaminin olub-olmamasi barada goti fikir séylomays do imkan
vermir. Cahiliyyat dovrii mistikasinin daha ¢ox okkultizmla saslogsmasi sezilir.
Ozlinda hom do okkult biliklori comlosdiran tosavviifds ilahi sehrkarligin on
yiiksok moarholosi Allah-toalanin ancaq peygomborloro agah olan “Ismi-
Ozomini” bilmok sayilmigdir. Sufilor bu adi bilmokls istanilon mdocizo
yaratmagi, hotta 61U diriltmayi belo mimkiin sayiwrdilar [17, 137] Digor
torafdan, fovgoltobii qlvvalars yaxinlasmaqda asas magsad onlarin kémayi ilo
galacakdan xabar bilmokdir. Bu zaman cahiliyyat arabini diisiindiiran cismani,
maddi hayatin golocoyi idi. Islam miitosovviflorini gaygilandiran iso ruhi
varligin golocayi olmusdur. Tok olan uca Allaha yaxinlasmaq cohdlori, bu
yolda miiayyan mistik tocriibo vo sinaqlardan kegilmasi iso, 0 dovr orablori
arasinda rovac tapmis monoteist dinlarlo bagli carayanlarda, xususils haniflor
Vo xristianlar arasinda 6ziinii gostarirdi.

Cahiliyyat aroblorinin mistik ohval-ruhiyyays koklonmasnos bir sira amillor
sobab olmusdur. Bir godar sablon soaslonsa do, burada agir hayat torzinin, hor
zaman 06lim, falakot, badboxtlik tahlikasinin mioyyan rolu oldugu, lakin
bunun yegans amil olmamasi qobul edilmalidir. Dozi bu magamda orab
tobiatinin insan psixikasina giiclii tasir géstoran cahatlorini vurgulayib, bazon

70



“Metafizika” Journal
2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76

hoftolorlo uzsuz-bucagsiz sohralarda dolasan, acliq, susuzluq ¢okon bodovi
arabin goziins fovgaltabii qlvvalarin gériinmasini, saf, toamiz sohra havasinin,
soffaf, isiglt goruntulorin onun toxayyllina glcli tasir gostarmasini bildirir
[10, 4].

Luis Speys iso Umumiyyatlo mistik nurlanma va ona aparan yol anlami ila
bagli tasavvirlorin ¢atin kegilon yollari — sohralar, batagliglar vo s. olan xalglar
arasinda daha ¢oX rovac tapmasim bildirir [14, 77]. Tosadifi deyil ki, sufi
adobiyyatinda ucsuz bucagsiz, bombos sahra ilo mistik kamillosmays aparan
yolun an ¢atin hissasi ifads edilmisdir [9, 401]. ©rab sufi poeziyasinin bir ¢ox
romz Vo simvollarinin godim arablorin sohra hoyati ilo baghlhigi da
todqiqatgilarin  diggetindon yaymmamisdir. Tork edilmis obanin qaliglart
insanin cismani xiisusiyyatlotini, tork edilmis oba oniindo dayanma sufi
torigatindoki moqamlari, sarvanla Allahin peygombori vo S. noazordos
tutulmusdur [19, 364-374].

Tabii ki, orablor 0 dovrds Yaxin vo Orta Sorqdo genis yayilmis dini-mistik
Vo falsofi baxislardan konarda gala bilmozdilor. ©On azi ona goérs ki, onlar o
dovriin xaldey,akkad, babil, gibti, fars, yunan va s. xalqglari ilo six tomasda,
igtisad1 va ticarat alagalorinds idilor. Rezvana gors, 0 dévrds karvan va gomilar
Orabistana yalniz ticarot mallart deyil hom do Kitab, ideya va dini talimlor
dastyird1 [17, 24; 20, 56, 60, 61, 64] Buna goroa do islamagadarki arablarin
Misir vo Babil misteriyalarindan tosirlonmosini zonn etmok olar. Sami
xalglarinin bir-birini asanliqla anlamasi da onlar arasindaki dini-mistik
inteqrasiyant giiclondirirdi. Orablor, xaldeylor, finikiyalilar, assuriyalilar,
hoboslor vo gibtilor asanligla, torclimaciys ehtiyac olmadan bir-birlori ilo
unsiyyato girirdilor [6, 15].

Ogor godim yunan folsofi asarlorinin Islamdan qabaq suriyalilar torafindon
siryani dilina tarciima olunmasini [9, 24] da nozars alsag, onda arablarin mistik
tomayllli falsafasi coroyanlarla (pifagorgulug, neoplatonizm. gnostisizm)
islamdan 6nco, azaciq da olsa, tanighigini ehtimal eds bilorik. Burada godim
yunan filosoflarinin hayatindan bazi maqamlart da xatirlamaq yerino diisar.
Pifagorun bir miiddat bir orob hokmdarinin yaninda yasamasi bildirilir. Digor
mistik tomayulli filosofun - Posidoninin “arob rulu” bir filosof olmasi O.
Spenglerin diggatini calb etmisdir [11, cild 2, 202-203] Neoplatonizmin banisi
sayilan Plotinin talobalarindon biri iso arob olmusdur. Zeyd (vo yaxud Seyf)
ol-Orabi kimi taninan bu gonc filosofa Plotinin xususi hiisn-rogbati olmusdur
[11, cild 2, 467-468]. Filstinski gostorir ki, neoplatoniklorin falsafosi Yaxin
Sorqdo xristian libasina biiriinmiis sokildo halo Islamdan ovvol genis
yayilmisdir [19, 321].

Cahiliyyat oroblorinin mistisizma meylinin asas amillorindon biri kimi, o
dovrds arablor arasinda xristianliq vo yohudilik kimi dinlorin ©rabistandaki
tomsilcgilarinin ortodoks caroyani deyil, bu dinlarin mdhitinds yaranmis va

71



Aida Gasimova
MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS

bozan do rosmi ideologiya torafindon togib olunan, cox zaman da mistisizma
meyli ilo secilon torigatlorin nimayandslori olmasi fakti nozors alinmalidir.
Poma imperiyasindan qagaq diismiis yshudilorin vo mixtolif sektalara monsub
olan xagparast rahiblarin fargli dini masalalar barads 6z aralarinda apardiqlar
mubahisalor Quranda da oksini tapib [Maryam, 37] Bu onlarin ham dévrin
dini-monavi hoyatinda passiv seyrgilor olmayib faal istirak etmolorine, 0z
baxislarini1 yaymaqgda maraqli olmalarina dolalat edir.

.M. Filstinskinin sufilor haqqinda séyladiyi fikirlori biz cahiliyyat dévriiniin
arab mistiklarina do aid eds bilarik: “Har bir mistik kimi, onlar da insann ilahi
Varligla birbasa tomasina vo Ona qovugsmanin miimkiinliiyiine inanirdilar.
Onlar bu govusmanin yolunu manavi kamillosmads va onlarin ekstaz halina
yaxinlagmasina komoak edon va mistik bir nurlanmaya gatirib ¢ixaran miiayyon
psixi tacribalords gorurdilor” [19, 318].
3.Kahinlik tasisat1 va mistik tababat

Cahiliyyat dovriunds fovgaltabii giivvalarlo tomas kahinlik tosisati ilo bagl
idi. Orablor arasinda bu tosisati genis yayilmigdi. Kahinlor fiziognomika va
yuxu yozumu kimi okkult elmlorde moharat géstorirdilor. Ibn Xoldun géstarir
ki, agor kahinlar peygomborlorin zamaninda yasasaydilar, onlar nibuvvatin
hoqiqiliyini hamidan yaxsi anlayardilar. (Buna misal olaraq Misir
sehrbazlarinin hazrati Musaya iman gatirmasini gosters bilarik), ¢linki har bir
insana gergak bir yuxu nasib oldugu kimi, kahinlars do niibivvatls bagl giiclii
intuisiya verilmisdir. Bu yerdo Satih, Siqq kimi kahinlorin Mohommoad
Peygombarin ziihuru barads gabaqgcadan xabar vermosini bir daha xatirlamaq
istordik. Kahin 6zUnun ds yaxsi anladigi bu hogigsti ancagq o zaman inkar edir
ki, peygomborlik iddiasina diismiis olsun. Umayys ibn Obis-Salt, ibn Sayyad,
Museylimo mohz belo bir iddiada oldugundan Mahammad peygomborin
nibuvvatini danmiglar. Ancaq iman {stiin golib bu cur xoyallar1 onlarin
basindan ¢ixardigda hamin kaslor on gozal bir torzdo iman gatirirlor. Buna
misal olaraq Tuleyho al-Dsadinin, Sovad ibn Qaribin, Islama déniisiinii gdstoro
bilorik. ibn Xoaldun onlarin fiituhatdaki rolunu da qeyd etmayi unutmur [2, 177-
178].

Digor xalglarinda oldugu kimi, arablords do mistik tobabot inkisaf etmisdi.
Buna gora do, cahiliyyat arablari xastalonarkan kahina miracist edirdilor. Circi
Zeydan bildirir ki, ilk 6ncs tobiblik edan xaldey kahinlari olmus, sonra basqa
xalglar, o cimladan arablar bu sanati onlardan axz etmislor. Kahinlar xastalori
sehr, cadu, qurban kasma, dua va s. ilo mualica edirdilor. Qeyd edok ki, Circi
Zeydan orablards tobabatin iki névii oldugunu bildirir: mistik tobabat, haqiqi
tobabat. Orablorin moashur hokimi Haris ibn ol-Kildonin elmi asaslara soykonan
tibbi biliyi bu gun bels 6z shamiyyatini itirmamisdir [7, cild 1, 210] Tabiblor
bir cox folakatlor kimi Xxastaliyin sobablorini do sor quvvalarinda
gorardulor.Orab dilinds ruhi xastalors “macnun” (cinli) deyilmasi do bununla

72



“Metafizika” Journal
2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76

olagadar idi. Cinin badondon ¢ixarilmasi liciin xaStoys dag basilmasi iso yalniz
arablards deyil, bir cox xalglar arasinda genis yayilmisdi. Bu sarr quvvalors
qarst odun tomizlayici qlivvasi ilo bagli inamdan dogurdu. Onlar1 qovmagq tiglin
bltlarin Gzarindan tilsimlor asir, xasto Uctin dualar oxuyurdular [7, cild1, 197].
Maspero bildirir ki, goadim xalglarin bu ciir “miialica” tisulu asil Xastaliyi
aradan qaldirmasa da hor halda xastonin qorxu-hiirkiisiinii aparirdi [15, 74].
Bozi heyvanlari cinlorlo alagalondiran orablor mohz homin heyvanlarla bagh
tilsimlordon istifads edirdilor. Qeyd etmok istardik ki, qodim xalglarin mistik
tobabata belo Gnom vermasi do Sufi adabiyyatinda birbasa ruhi tababotlo bagl
fikirlor dogurur. N.Goyiisov bildirir ki, irfani poeziyadaki hokim, tobib
obrazlari aslindos monovi miirsid vo yolgdstarandir [1].

4.Ekstispisi

Oroblorin Misir, Yaxin Sorq vo Hindistan arasindaki ticarst yollarinin
qovsaginda yasamasi vo bu ticaratin foal istirak¢isi olmasi onlarin modani
inteqrasiyasini asanlasdirir, konar sivilizasiyalarla mibadilasine tokan verirdi.
Digoar torafdon, arab goabilalorinin digor sami xalglari ilo Unsiyyst zaman dil
problemlarinin olmamasi, onlarla asanliqla danisib bir-birlorini anlamasi da bu
fikir mubadilasinin guclonmasina tesir gostorirdi. Mohz buna goro do,
heyvanlarin daxili orqanlar1 asasinda soylonilon 6ncagdrmonin (ekstispisi)
aroblor arasinda rovac tapmast tobii idi. Bu cuir 6ncagérmas Cindo vo Usaq Sarqi
Asiyada lap godim dovrlordon mashur idi. Eloco do Mesopotamiyada bu fal
novil genis yayilmisdi. Sumerlor bu praktikadan bas kahinin se¢ilmasi zamani
istifads edir, qurban kasilon heyvanlarin daxili orqanlarina asasan tanrilarin bu
moasala ilo bagli rayini mioyyanlogdirirdilor. Ekstispisi xaldeylor arasinda da
ravac tapmis bir tisul idi. Bir xaldey yazil1 abidasinds Ay tanrisinin mabadgahi
tictin bas kahinin mohz bu cir secilmasi bildirilir [16, 169]. Bu fal ndvinds
kahinin vozifasi tanrilarla kontakta girib lazimi xobarlori qurban kosilocok
heyvanin daxili izvlorina yazmasini onlardan xahis etmosi idi.

Orablorin do belo 6ncogdrmo tacribasindan istifade etmosi molumdur.
Orablar lap gadim zamanlardan qgara ciyara boyik shamiyyat verirdilor. Qara
ciyarin gara rongli olmasi, onun nifrat vo gozobdon garalmasi fikrino gatirib
cixarmigdir. Orablor qurban kasilon heyvanlarin canverms halinda ¢ixardigi
sasloro xususi 6nam verib bununla bagli dncogdérmolor edirdilor. Tooassuf ki
arablarin ekstispitsi ilo bagli dncagdrmolorini oks etdiron moalumatlarin ¢oxu
Islama zidd tocrilba kimi itib-batmis oldugundan, genis miiqayisali tohlillor
aparmagimiz miimkiin deyil. Bir sira monbalords ekstispitsi ilo bagli ancaq
qisa malumat verilir. Bu barado rast goaldiyimiz yegans az-¢ox ohatali xobor isa
Ibn Hisamin moshur “Siro”’sindo oks olunub:

“Omor ibn al-Xattab adamlara sohboat edib bildirdi ki, Islamdan bir az
onca Qureys ahlindan bir kisi dana qurban kasirdi. Biz dayanib qurban
atinin boélinmoasini gozlayirdik ki, 6z payimizi alag. Bu zaman dananin

73



Aida Gasimova
MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS

qarnindan qariba saslar goldi. Halo man bundan daha tasirli sas
esitmamigdim: “Ya qanmina boyanmis Zarih, yaxst bir is var. Bir kisi
qisqirib “lo Iloha illallah” geya haray salacaq” [3, 224].

Yuxaridaki par¢ada qurban kasilmasi vo dncagérmalarls bagli kahinin roluna
toxunulmasa da, har halda bu rolu tasovvir etmok ¢atin deyil. Burada diggsti
calb edoan asas cohat heyvanlarin daxili orqanlarinin qurulusuna deyil, onlardan
¢1xan sosa fikir verilmosidir. Bu xabar 6zii ilahi kelamin — logosun Islamdan
bir gadar 6ncaki fikir sisteminds na godor miihiim yer tutmasina dslalot edir.
Sabilarin qurban kasilon xoruzun ¢abalamart ilo bagli 6ncogérmalarinds iso biz
horokat amilinin — can veran xoruzun oliimgabagi ¢abalamalariin 6ndo
oldugunu goriiriik. Orab kahinlarinin bu cir 6ncagérmolords Sas mistikasina
Vo harakat amilina Ustiinlik vermolori onlarin bu sahads daha irali getmalaring
dolalat edir. Sonradan Islam tosovviifiindo do sos mistikasi va ritmik horokatlor
bir sira torigatlordo mithiim yer tutmusdur.

Digor torafdon, maragli bir magam kimi heyvanin can verma halinda olmasi
da digqgati calb edir. Bu els bir haldir ki, na ruh badoni tam tork etmadiyindon,
sanki iki diinya arasinda araliq voaziyyatinds dayanir vo ona gora do insanin
yasadig1 real alomlo ruhlar diinyas1 arasinda bir ndv mediator rolu oynayir. ibn
Xoldun gosterir Ki, gotlo yetirilon insanlarin baglar {iziildiikde do onlarin
dilinda dncagbrmalar saslonir. Buna gors do, bazi zalim hékmdarlarin onlari
maraqlandiran masalalordon gabagcadan xabar tutmag G¢lin mohbuslar gatlo
yetirmok adoti olmusdur [2, 190].
5.Natica

Qadim arob comiyystindo mistik elementlor yalniz yuxarida saydigqlarimizla
mohdudlagsmir. Orablarin yuxu yozumu, astrologiya, avquriya ilo bagh da
tocruboalori olub ki, bunlar ayrica bir aragdirma talob edir.

Okkult elmlor, insanlarin fovgoltabii qlivvolorlo tomasa can atmasi,
oncagdrmalor etmasi halo tosovvif deyil, amma bu tocrubalor mistik
elementlor olaraq Islam tesovvifiiniin zominini hazirlamisdir. Bu, Sufizmin
murokkab nozari konsepsiyalarindan uzaq, basit, sads tocriibolordir. Burada
halo na Hollacin, Nasiminin “Ona |-haqq”ini, na do ibn Orabinin vahdot ol-
viicudunu gortrik. Bununla bels, sufizmin xalq Islami ilo bagh toraflori —
koramatlor, 6Gncogdrmolar, pohrizkarliq, yuxu yozumlari bir sira comiyyatlordo
oldugu kimi, Cahiliyyat aroblori arasinda da 6ziino yer etmisdir.

6.0DOBIYYAT

1. Goyisov, N. C. (1997). Fiizulinin sanat vo marifat diinyasi. Baki—Tehran:
“Siirug” Beynolxalq nosriyyati.

2. Ibn Xoldun. (1961). al-Miigaddima (Cild 1). Beyrut: Moktobotul-modrasati
va daril-kitabil-lubnaniyyi.

74



“Metafizika” Journal
2026, vol 9, issue 1, serial 37, pp.64-76

3.

4.

o

~

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Ibn Hisam. (1936). Os-Sira On-Nabaviyys (Cild 1). Misir: Matbaotu
Mustafa sl-Bani al-Halabi.

Schimmel, A. (2003). Mystical Dimensions of Islam. Lahore: Sang-e-Meel
Publications.

Shah, I. (1994). Sufizm. Moskva: Klyshnikov, Komarov i K.

Zeydan, C. (1971). Islam Medeniyeti Tarihi. istanbul: Dogan Giines
Yayinlar1 (miitorcim: Zeki Megamiz).

Zeydan, C. (n.d.). Tarixu adabil-lugatil- ‘arabiyya. al-Qabhira.

Bapronba, B. B. (1966). HUcaam. B: Couunenus, T. V1. Mockpa: Hayka,
['maBHas penakuus BOCTOYHOM JTUTEPATYPBHI.

beprensc, E. DO. (1965). Cygusm u cyguiickas aumepamypa. B:
Hs36pannvie mpyosi. MockBa: Hayka.

Jo3u, P. (1904). Ouepk ucmopuu ucrama (Ilep. ¢ dpp. B. U. Kamenckoro).
Cankr-IlerepOypr.

Kucumn, B. 5. & Pubepu, B. B. (2002). I'arepes anmuunvix ¢punocoghos (T.
I1). Mocksa: I'pan.

Kubim, A. (1984). Hexomopuie npodniemol usyuenus cygusma. B: Ucnam.
Penueus, obwecmso, cocyoapcmso. Mocksa: Hayka.

Kuapm, A. (2004). Mycyabmanckuii mucmuyusm: Kpamxas ucmopus.
MockBa—Cankr-IlerepOypr: Aums.

Cuenc, JI. (2007). Tauncmesa Eeunma. Mocksa: Llentprionurpad.
Macnepo, I'. (1911). /lpesuaa ucmopus napooos Bocmoka. Mocksa.
OnmenxeiM, A. (1990). /Jpesnss Meconomamua (Ilep. M. H.
borBunHuka). MockBa: Hayka, [7maBHas pegakiust BOCTOYHOM
JUTEPATYpPHI.

PesBan, E. A. (2001). Kopan u e2o mup. Cankt-IlerepOypr:
[TerepOyprckoe BocTrokoBenenue.

Tpumunrem, JIx. C. (1989). Cyguiickue opdenvr 6 ucname. MockBa:
Hayxka, ['maBHas penakius BOCTOYHOM JIUTEPATYPHI.

Ounpmtuackuit, M. M. (1991). Hcmopus apabckou aumepamypul.
Mocksa: ['maBHast pegakiusi BOCTOYHOM JTUTEPATYPHI.

[ymoBckuii, T. A. (1964). Apabvr u mope: (no cmpanuyam pykonuceti u
kuue). Mocksa: Hayka.

REFERENCES
Goyushov, N. C. (1997). The world of art and enlightenment of Fuzuli.
Baku—Tehran: Surosh International Publishing House. (in Azerbaijani)
Ibn Khaldun. (1961). Al-Mugaddimah (Vol. 1). Beirut: Maktabat al-
Madrasati wa Dar al-Kitab al-Lubnani. (in Arabic)
Ibn Hisham. (1936). Al-Sirah al-Nabawiyyah (Vol. 1). Egypt: Matbaat
Mustafa al-Babi al-Halabi. (in Arabic)

75



Aida Gasimova
MYSTICAL ELEMENTS IN THE RELIGIOUS AND CULTURAL SYSTEM OF PRE-ISLAMIC ARABS

4.

5.

~

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Schimmel, A. (2003). Mystical dimensions of Islam. Lahore: Sang-e-Meel
Publications. (in English)

Shah, 1. (1994). Sufism. Moscow: Klyshnikov, Komarov and Co. (in
Russian)

Zeydan, C. (1971). History of Islamic civilization. Istanbul: Dogan Gunes
Yaynlar1 (Transl. by Zeki Megamiz). (in Turkish)

Zeydan, C. (n.d.). History of Arabic language literature. Cairo. (in Arabic)
Bartold, V. V. (1966). Islam. In Collected works (\Vol. 6). Moscow: Nauka,
Main Editorial Board of Oriental Literature. (in Russian)

Bertels, E. E. (1965). Sufism and Sufi literature. In Selected works.
Moscow: Nauka. (in Russian)

Dozy, R. (1904). An outline of the history of Islam (Transl. by V. I.
Kamensky). Saint Petersburg. (in Russian)

Kisil, V. Ya., & Riberi, V. V. (2002). Gallery of ancient philosophers (Vol.
2). Moscow: Grand. (in Russian)

Knysh, A. (1984). Some problems in the study of Sufism. In Islam:
Religion, society, state. Moscow: Nauka. (in Russian)

Knysh, A. (2004). Muslim mysticism: A brief history. Moscow-Saint
Petersburg: Dilya. (in Russian)

Spence, L. (2007). The mysteries of Egypt. Moscow: Tsentrpoligraf. (in
Russian)

Maspero, G. (1911). Ancient history of the peoples of the East. Moscow.
(in Russian)

Oppenheim, A. (1990). Ancient Mesopotamia (Transl. by M. N.
Botvinnik). Moscow: Nauka, Main Editorial Board of Oriental Literature.
(in Russian)

Rezvan, E. A. (2001). The Quran and its world. Saint Petersburg:
Petersburg Oriental Studies. (in Russian)

Trimingham, J. S. (1989). The Sufi orders in Islam. Moscow: Nauka, Main
Editorial Board of Oriental Literature. (in Russian)

Filshtinskiy, 1. M. (1991). History of Arabic literature. Moscow: Main
Editorial Board of Oriental Literature. (in Russian)

Shumovskiy, T. A. (1964). The Arabs and the sea (from the pages of
manuscripts and books). Moscow: Nauka. (in Russian)

76



